

## Sarkar Namah: Master's Book

(نُسخَه ۲.۱)

# سركارنامه

(Edition 2.1)

## SARKAR NAMAH: MASTER'S BOOK

سوائح حیات حضرت مولانا عبدالکریم شاه صاحب، المعروف حضرت بابا غوث محمد یوسف شاه تاجی ً

A Biography of Hazrat Maulana Abdul Kareem Shah Sahib (ra). Popularly known as Hazrat Baba Ghous Muhammad Yousuf Shah Taji (ra).

Author of Original Book: Hazrat Kuñwar Asghar Ali Khañ (ra). Popularly known as Hazrat Baba Albeyle Shah Yousufi (ra).

Translation and Expansion Inspired by: His Reverence, Hazrat Baba Shah Mehmood Yousufi (ra).



#### Bismillahir Rahmaan-ir-Raheem:

In the Name of Allah, the Most Gracious and the Most Merciful.

اَلْلَهُمَّ صَلَّ عَلَى سَيِّدِناً وَمَوْلَانَا مُحَمِّدٍ وَّعَلَى الِسَيِّدِنا وَمَوْلَانَا مُحَمِّدٍ وَّبَاسِ کُوسَلَّمِ

Allah Humma, Salli 'Ala Sayyidina, Wa Maulana Muhammadin, Wa'ala Aali Sayyidina, Wa Maulana Muhammadin, Wa Baarik Wasallim.

O Allah! May you bestow upon our Lord and Master, Hazrat Muhammad and upon the progeny of our

Lord and Master, Hazrat Muhammad, your Grace and Peace.

#### **Copyrights Notice**

Copyright © 2022-2092 by Adam Gheli. All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, distributed or transmitted in any form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic, or mechanical methods, without the prior written permission of the publisher, except in the case of brief reference embodied in critical reviews and certain other noncommercial uses permitted by copyright law. Neither the author nor the publisher assumes any responsibility or liability whatsoever on behalf of the consumer or reader of this material. Any perceived slight of any individual or organization is purely unintentional. The resources in this book are provided for informational purposes only and should not be used to replace the specialized training and professional judgment of a health care or mental health care professional. Neither the author nor the publisher can be held responsible for the use of the information provided within this book. Please, always consult a trained professional before making any decision regarding treatment of yourself or others. The publishers will consider it an act of plagiarism if "wrongful appropriation" or "stealing and publication" of the authors "language, thoughts, ideas, or expressions" and the representation of them as ones own original work. The publisher has been granted full authority to pursue any copyright violations against the author and to legally defend the authors intellectual property. To get more information regarding the copyrights, please contact U.S. Copyright Office at 101 Independence Ave. S.E. Washington, D.C. 20559-6000, call phone number (202) 707-3000, or send publisher email to sarkarnamah@silsilayousufi.com.

### حقوق نقل واشاعت

حق نقل واشاعت، بطور ناشر، ۲۰۲۲-۲۰۹۲ تک فقط آدم گھیلی کو ہے۔ جُملہ حقوق نقل مخفوظ ہیں۔ اِس سوائح حیات کا کوئی جُز، کسی بھی شکل میں، یا کسی بھی طریقے ہے، بشمول نقل تصویر (فوٹو کابی)، (تدوین) ریکارڈنگ، یا دیگر برقباتی (الیکٹرانک)، یا مشینی (مکینیکل) ذرائع ہے، بغیر ناشر کی سابقہ تحریری اجازت کے، دوبارہ نقل، تقسیم، یا ترسیل نہیں کیا جا سکتا ہے، سوائے اس صورت میں کہ جب مُختفر حوالہ درکار ہو، اور وه تجمی بحیثیت غیر - تِحارتی (نان کمرشل) هو، جهال حکومتی قانون نقل و اشاعت اجازت دی۔ نا مُصنف اور نا ہی ناش ، کسی بھی صورت میں ، اس کتاب کے صارف، یا قاری کی طرف سے ذمہ داری یا جواب وہی کا فرض و قرض خود پر کتے ہیں۔ کسی بھی فرد یا تنظیم کے بارے میں کوئی بھی محسوس کردہ اہانت سراسر غیر ارادی ہے۔ اس کتاب میں مہا کی گئی معلومات محض آگاہی فراہم کرنے کے قصد سے ہیں، اور اِنکو جسمانی یا نفساتی طبیب کی خصوصی تربیت اور بیشه ورانه فصلے کو تبدیل کرنے میں استعال نہیں کیا جانا چامیئے۔ اس کتاب میں فراہم کردہ آگاہی اور معلومات کے طرز استعال میں نا تو مُصنف اور نا ہی ناش ذمہ دار، یا جواہرہ ہونگے۔ براہ کرم، اپنے یا دوس ول کے علاج کے لیئے، کوئی فیصلہ کرنے سے پہلے ہمیشہ خاص طربیت یافتہ پیشہ ور سے رجوع کریں۔ اگر مصنف کے ''دکلمات، خیالات، نظریات، یا تاثرات'' کی ''غیر منصفانہ شخصیص'' یا ''نا جائز استعال'' اور انکو غلط شخص سے منسلک کرتے ہوئے اصل ظاہر کرنے پر ناشر اسے ''ادلی سرقہ'' کے طور پر سمجھیں گے۔ ناشر کو مصنف کی کیھی اس کتاب کے نقل و اشاعت کی کسی بھی خلاف ورزی کا تعاقب کرنے پر اور مصنف کی دانشورانہ املاک کی حفاظت کرنے پر قانون کی حدود میں رہ کر دفاع کرنے کا پورا اختیار ہے۔ براہ کرم، حق نقل و U.S. Copyright Office at 101 کیلئے معلومات کیلئے 201 Independence Ave. S.E. Washington, D.C. 20559-6000 ير رابط كرس، فون نمبر ۳۰۰۰ - ۷۰۷ (۲۰۲) پر کال کرس، یا ناشر کو sarkarnamah@silsilayousufi.com پر ای-میل کریں۔

#### **TABLE OF CONTENTS**



## فهرست مضامین



| 1. Foreword                          | 1   |
|--------------------------------------|-----|
| 2. Masters of Yousufi Silsila        | 3   |
| 3. Introduction                      | 21  |
| 4. Name                              | 26  |
| 5. Place of Birth                    | 27  |
| 6. Honorary Distinction Award        | 30  |
| 7. Oath of Initiation                | 40  |
| 8. Sarkar's Audience with Baba Sahib | 48  |
| 9. Stay at Baawri Stepwell           | 56  |
| 10. State of Divine Absorption       | 61  |
| 11. Travels to Propogate and Promote | 73  |
| 12. Bouquet of Holy Remembrances     | 76  |
| 13. Sarkar's Etiquette               | 107 |
| 14. Concealment (of Divine Secrets)  | 125 |
| 15. Training the Disciples           | 192 |
| 16. Need for a Master                | 219 |
| 17. Essence of the Master            | 236 |
| 18. Patience and Reliance            | 251 |
| 19. Acceptance and Surrender         | 257 |
| 20. Temperament                      | 265 |
| 21. Tajabad Shareef                  | 283 |
| 22. Ajmer Shareef                    | 293 |
| 23. Ailment                          | 304 |
| 24. Sayings                          | 308 |
|                                      |     |

| ······································          |
|-------------------------------------------------|
| ۲۔سلسریوسفی کے مشائخ                            |
| سر_ تعارفا                                      |
| هم_نام                                          |
| ۵ ـ وطن وپيدائش                                 |
| ۲ ـ د ستار فضیات                                |
| ۷- بیعت                                         |
| ۸ ـ سر کار کی با باصاحب میں حاضری۸۸             |
| ۹_باوری میں قیام۲۵                              |
| ٠ اـ عام حذب١٠                                  |
| ۱۰ منز برائے تبلیغ واشاعت۲                      |
| ۱۲_گلدسته شریف۲                                 |
| ۱۳۔ سر کار کے اخلاق                             |
| ۱۲۵ اوغاً النقا                                 |
| ۵۱_مریدین کی تربیت                              |
| ۲۱_ضرورتِ شيخ                                   |
| ا المات شخ                                      |
| ۱۸_صبر وتوکل۱۸                                  |
| 9ا_تسليم ورضاء                                  |
| ۲۰_مزاح۲۰                                       |
| ۲۱- تاج آباد شریف                               |
| ۲۲_اجمير شريف                                   |
| ۲۳ علالت ۲۳۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ۲۲_ملفوظات                                      |

ا\_تمہير l. Foreword

This is a brief introduction to *Sarkar Namah* and, in particular, to the lives and relationships among our very own four Great Saints that are highlighted in this biographical account. They are all Guardians and Pillars of our Spiritual Lineage (Silsila), in this case known as the *Yousufi Silsila*.

یہ سرکار نامہ کا اور خاص طور پر ہمارے اپنے چار عظیم اولیاء کے مابین کی زندگیوں اور رشتوں کا ایک مخضر تعارف ہے، جو اس سوائح حیات میں نمایاں کیئے گئے ہیں۔ یہ سب ہمارے سلسلہ (روحانی نسب) کے سرپرست اور ستون ہیں، اور یوسفی سِلسلہ کے طور پر جانے جاتے ہیں۔ Here, we go back only four spiritual generations of the Yousufi Silsila, starting with Hazrat Syed Muhammad Baba Tajuddin (ra); followed by his Spiritual Successor (Jaan-Nasheen) Hazrat Ghous Muhammad Baba Yousuf Shah Taji (ra); then his Jaan-Nasheen, Hazrat Baba Albeyle Shah Yousufi (ra) and lastly, his Jaan-Nasheen, Hazrat Baba Shah Mehmood Yousufi (ra).

یہاں، ہم حضرت سید محمد بابا تاج الدین ؑ سے آغاز کر کے یوسفی سِلسلہ کی صرف چار روحانی پُشتیں پیچھے جاتے ہیں۔ اس کے بعد ان کے روحانی جانشین حضرت غوث محمد بابا یوسف شاہ تاجی ؓ؛ پھر اُن کے جانشین حضرت بابا البیلے شاہ یوسفیؓ، اور سب سے آخر میں اُن کے جانشین حضرت بابا شاہ محمود یوسفیؓ۔

They are the four stalwarts of the *Yousufi Silsila*; a Spiritual Lineage that goes all the way back, connected through a series of spiritual links, to Our Beloved Lord and Master,

Prophet Muhammad; an unbroken chain of Saints of the *Chishtiyah* and *Qadriyah* Sufi Orders.

یہ چاروں یوسفی سِلسلہ کے مشاکِخ عظام ہیں؛ ایک روحانی نسب جو پیچھے جا کر، ہمارے پیارے آقا اور مولا حضرت محمد سُلسُنگ سے روحانی روابط کے سِلسلے کے ذریعے جڑا ہوا ہے؛ جو کہ چشتیہ اور قادریہ سِلسلہ کے اولیاء کا ایک ناشکتہ سلسلہ ہے۔

To help make the Urdu Text and the English Translation clear and unambiguous, minimal explanatory content has been added, (within brackets). Certain words have been *italicized* and some are in **bold** print to signal emphasis. It is imperative to emphasize that <u>all original content has been maintained in its entirety</u>.

اردو متن اور انگریزی کے ترجے کو نمایاں اور محکم بنانے میں مدد کے لیے، بہت مخضر سے وضاحتی الفاظ (قوسین کے اندر) شامل کیئے گئے ہیں۔ کچھ الفاظ کو ترچھ حروف (اٹالِکس) میں کیا گیا ہے اور کچھ زور بیان دینے کے لیے بولڈ پرنٹ میں ہیں۔ اس بات پر تاکید کرنا لازم ہے کہ تمام اصل متن کو مکمل طور پر اسکی اصل حالت میں برقرار رکھا گیا ہے۔

#### 2. Hazrat Baba Tajuddin Auliya (ra)

### ٢ حضرت بابا تاج الدسين اولياءً

**Reverent Salutation:** "Tajul Auliya, Tajul Millate Wa-Deen, Shahenshahe Haft Aqleem, Jawlah Gahe Jamale Lam Yazli, Hazrat Syed Muhammad Baba Tajuddin Auliya (ra)."

("Crowning Glory of the Saints, the Muslim Community and Islam as a whole, Vanguard of all the Seven Spiritual Dimensions, Manifested Image of Allah the Immortal, His Grace Syed Muhammad Baba Tajuddin Auliya (ra)").

In this Book, *Sarkar Namah*, Baba Tajuddin (ra) has often been referred to as Baba Sahib (ra). He is the ultimate Sufi Master and Guide of Hazrat Ghous Muhammad Baba Yousuf Shah Taji (ra).

Born in Madras, Baba Sahib (ra) lived most of his adult life in Nagpur. The latent saint-like qualities of Baba Sahib (ra) were evident from his early childhood days. These potentialities blossomed greatly after his meeting with a Sufi Saint, **Hazrat Abdullah Shah Qadri (ra)**. It is narrated that this Sufi Saint chewed some dry fruits and then gave it to the then young Baba Sahib (ra) to eat. The experience invoked a state of spiritual absorption (Istaghraaq) that continued and increased in intensity, over time.

بابا صاحب ؓ کی پیدائش مدراس میں ہوئی اور اُنہوں نے اپنی جوانی کی بیشتر زندگی ناگپور میں گزاری۔ بابا صاحب ؓ کی اولیاء کرام کے جیسی صفات اُن کے بجین کے دنوں سے ہی عیاں تھیں۔ جب آپی مُلا قات ایک صوفی بزرگ حضرت عبدااللہ شاہ قادری ؓ سے ہوئی، تو آپی اِن صلاحیتوں کو مزید پروان ملی۔ یہ کہا جاتا ہے کہ اِن پیر بردگ نے اُس وقت کے نوجوان بابا صاحب ؓ کو کچھ خُتک میوہ جات چبا کر کھانے کو وقت کے نوجوان بابا صاحب ؓ کو کچھ خُتک میوہ جات چبا کر کھانے کو جہم لیا جو کہ جاری و ساری رہی اور وقت کے ساتھ ساتھ اِس کی شدت میں بھی اِضافہ ہوا۔

Later in life, another miraculous experience happened to Baba Sahib (ra). On one of his many visits to the shrine of **Hazrat Dawood Makki (ra)**, while reciting the Holy Quran, he heard a divine call three times that commanded him,

بابا صاحب ؓ کی بعد کی زندگی میں اُن کے ساتھ ایک اور مجزاتی واقعہ پیش آیا۔ متعدد بار حضرت واؤد کی ؓ کے مزار پر حاضری میں سے ایک بار قرآن پاک کی تلاوت کرتے ہوئے اُنہوں نے تین بار غیبی آواز سُنی، جس میں اُنہیں تھم دیا گیا کہ،

"Ask: whatever your wish, it will be granted."

At first, he kept quiet. Upon hearing the command the third time, Baba Sahib (ra) responded,

"Lord, I only ask of Yourself from You."

The divine promise was fulfilled and he was granted everlasting Divine Union with His Lord, Allah Almighty. He would often say to his followers,

"Dawood is to me, like I am to you."

His further life events and, in particular, interactions with Hazrat Ghous Muhammad Baba Yousuf Shah Taji (ra) have been described in detail in *Sarkar Namah*.

اُن کی زندگی کے مزید واقعات اور بالخصوص اُن کے حضرت غوث محمد بابا یوسف شاہ تاجی کے ساتھ تعاملات سرکار نامہ میں تفصیل سے بیان کیئے گئے ہیں۔



Reverent Salutation: "Mazharay Kul Awwaleen, Wal Akhireen, Tajul Muhibbeen, Wal Mehbubeen, Fakharul Ushaaq, Wal Mawahideen, Ghousina, Ghayasina, Mughisna, Aaqaina, Saiyyadna, Sanadna, Murshadna, Maulana, Abul Arwah, Tajul Auliya, Hazrat Ghous Muhammad Baba Yousuf Shah Taji (ra). Ya Ghous, Ya Yousuf Shah, Ya Baba, Aghisni, Wa Amdidni."

القاب: "مظهر كل اقلين، والآخِرين، تاجُ المُحِبِين، والمِحبوبين، فخُرُالعشاق، والمواحِدين، غوثينه، غياثينه، مُغيثنه، آقائِنه، سيّدنا، سَندنا، مُرشدنا، مولانا، أبُو الأرواح، تاجُ الاولياء، حضرت غوث محمد بابا يوسف شاه تاجئ عالى عوث، يا يوسف شاه، يا بابا، أغِثنى، وَأَمدِدنى ـ "

("Complete Manifestation of the Alpha and Omega, Crowning Glory of Lovers and the Beloved, Our Helper, Our Rescuer, Our Redresser of Grievances, Our Lord, Our Master, Our Leading Authority, Our Guide, Our Commander and Father of Our Spirit, His Grace, The Divine Helper, Muhammad Baba Yousuf Shah Taji (ra). O' Divine Helper, O' Yousuf Shah, O' Baba, Help Us and Provide us with your Blessed Assistance.")

The entire *Sarkar Namah*, is the complete, lucid life story of Hazrat Ghous Muhammad Baba Yousuf Shah Taji (ra). In

it, he is referred to as Sarkar (ra) or His Grace (ra), by the Author, Hazrat Baba Albeyle Shah Yousufi (ra).

پورے سرکار نامہ میں حضرت غوث محمد بابا بوسف شاہ تاجی گی کی مکمل اور روش سوانح حیات شامل ہے۔ اس میں مُصنف حضرت بابا البیلے شاہ بوسفی ؓ نے سرکار بوسف شاہ بابا ؓ کو سرکار یا حضرت بابا البیلے شاہ بوسفی ؓ نے سرکار بوسف شاہ بابا ؓ کو سرکار یا حضرت ؓ کے نام سے یُکارا ہے۔

It was originally transcribed, in real-time, word for word as Hazrat Baba Albeyle Shah Yousufi (ra) related his vivid recollections of his Beloved Sheikh plainly laid out in a straightforward way for all to benefit from. It is an outstanding testament of the love bond, loyalty and devotion shared between a Master and a Mureed. For Hazrat Baba Albeyle Shah Yousufi (ra), Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) was the epitomy of the Sufi Path, Islam, the core of compassion for humanity and love for all of the Creation, each and every particle of it.

یہ دراصل حقیقی طور پر لفظ بہ لفظ نقل کیا گیا تھا۔ جیسا کہ حضرت بابا البیلے شاہ یوسفیؓ نے اپنے پیارے شیخ کی روشن یادیں واضح طور پر بیان فرمائی ہیں کہ جس سے سب مستفید ہو سکتے ہیں۔ یہ ایک شیخ اور مرید کے مابین محبت کے تعلق، وفاداری اور عقیدت کی ایک شاندار سند ہے۔ حضرت بابا البیلے

شاہ یوسنی ؓ کے لیئے سرکار یوسف شاہ بابا ؓ راہِ طریقت، اسلام، خلق کی ہمدردی اور تمام مخلوقات کے ہر ذرؓ ہے سے محبت کا منمونہ تھے۔

We are indeed the fortunate recipients of this priceless wealth of wisdom; an actual exemplary life story of a Sufi Murshid-Mureed relationship and a unique source of unparalleled guidance for following the spiritual path.

ہم، در حقیقت خوش نصیب ہیں کہ ہم نے اِس قیمی حکمت کی دولت کو وصول کیا؛ جس میں ایک صوفی مرشد اور مرید کے رشتے کی ایک حقیق مثالی زندگی اور روحانی راہ پر چلنے کے لیئے بے مثال رہنمائی کا ایک انوکھا ذریعہ موجود ہے۔



#### Hazrat Baba Albeyle Shah Yousufi (ra)

حضرت بابا البيلي شاه يوسفي الله

Reverent Salutation: "Aaqaayi Wa Maulaayi, Sayyadi Wa Murshadi, Abul Arwah, Tajul Auliya, Ghous-e-Zaman-o-Makaan, Qutbay Madaray Irfaan, Hazrat Baba Albeyle Shah Yousufi (ra)."

القاب: "آقائی وَ مَولائی، سیّدی وَ مُرشدی، اَبُو الاَرواح، تاجُ الاولیاء، غوثِ زمان و مکان، قُطبِ مَدارِ عِرفان، حضرت بابا البیلے شاہ یوسفیؒ۔"

("My Lord and Leader, My Master and Guide, Father of My Spirit, Crowning Glory of the Saints, Divine Helper Unrestrained by Time and Space, Central Authority of Gnosis, His Grace Baba Albeyle Shah Yousufi (ra))."

The given name of Hazrat Baba Albeyle Shah Yousufi (ra) was Janaab Kuñwar Asghar Ali Khañ. He is known as Hazrat Baba Albeyle Shah (ra), often referred to as **Sarkar Aala Hazrat (ra)** or simply as Aala Hazrat (ra).

حضرت بابا البیلے شاہ یوسفی کا اصل نام جناب کنور اصغر علی خال تھا۔ وہ حضرت بابا البیلے شاہ کے نام سے جانے جاتے ہیں، جنہیں اکثر مرکار اعلی حضرت یا محض اعلی حضرت کے نام سے جانا جاتا ہے۔

Sarkar Aala Hazrat (ra) met his Master, during his University student days and had ample, extended opportunities to experience firsthand his Master's ways, etiquettes and mannerisms. So, as the Author of this revered biography, *Sarkar Namah*. Aala Hazrat (ra) has gifted us with this unique treasure trove of authentic events, sayings, teachings and practices of his Beloved Sufi Master, Hazrat Baba Yousuf Shah Taji (ra).

سرکار اعلیٰ حضرت جامعہ کے زمانی طالب علمی میں اپنے شخ سے ملے اور اُنہیں اپنے شخ کے طریقے، قائدے اور آداب کو خود جانے کے کافی اور وسیع مواقع ملے۔ چنانچہ قابل احترام سیرت، سرکار نامہ، کے مصنف کی حیثیت سے، اعلیٰ حضرت نے ہمیں اپنے پیارے شخ حضرت بابا یوسف شاہ تاجی کے مستند واقعات، اقوال، تعلیمات اور آداب کا یہ دلچیپ خزانہ عطا کیا ہے۔

Sarkar Aala Hazrat (ra) traveled extensively, throughout Hindustan (Persian term for the Indian Sub-Continent) for his work and accompanying his Sheikh. His final home base, however, was Karachi, Pakistan; now also the resting place and shrine of Sarkar Yousuf Shah Baba (ra).

سر کار اعلی حضرت ؓ نے اپنے کام کے سِلسلے میں اور اپنے شیخ کے ہمراہ ہندوستان کا وسیع سفر کیا۔ تاہم ان کا حتمی گھر

کراچی، پاکتان میں تھا جس شہر میں اب سرکار بوسف شاہ باباً کی آرام گاہ اور مزار بھی ہے۔

Sarkar Aala Hazrat (ra) expressed his profound love, devotion and respect for his Beloved Master, by declaring his ultimate desire.

سرکارِ اعلی حضرت کے اپنے محبوب شیخ کے لیئے اپنی بے پناہ محبت، عقیدت اور احترام کا اظہار کرتے ہوئے اپنی آخری خواہش کا اعلان کرتے ہوئے فرمایا:

"I won't remain lying down when Sarkar himself will come to take me."

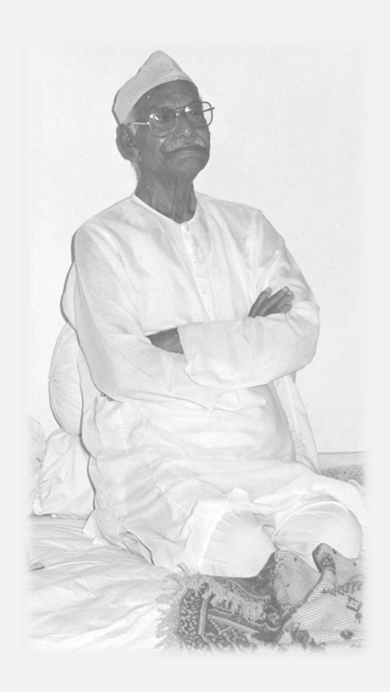
On the morning of **November 21, 1994** (*Jamadi-us-Sani 16, 1415*), Sarkar Aala Hazrat's (ra) desire was fulfilled. As he prepared to go back to his Lord, he sat up and passed on to his heavenly abode, in the sitting position.

۲۱ نومبر ۱۹۹۳ (۱۶ جادی الثانی، ۱۴۱۵) کی صبح، سرکار اعلی حضرت کی خواہش پوری ہوئی ۔ جب وہ اپنے رب کے پاس

لوٹنے کی تیاری کر رہے تھے، وہ اٹھ کر بیٹھے اور اپنی آخری جنتی رہائش گاہ کی طرف، بیٹھنے کی حالت میں چل دیئے۔

Although Aala Hazrat (ra) was the Spiritual Successor, fully authorized as a Sufi Master and Guide, he chose not to initiate any individual except for one, his Successor (Jaan-Nasheen), His Grace, Hazrat Maulana Shah Mehmood Yousufi (ra).

اگرچپہ اعلی حضرت ؓ روحانی جانشین ہیں اور ایک شیخ اور رہنما کے طور پر مکمل طور پر مجاز ہیں، لیکن انہوں نے سوائے اپنے ایک جانشین، حضرت مولانا شاہ محمود یوسفی ؓ کے علاوہ کسی مجھی شخص کو بیعت نہ کرنے کو ترجیح دی۔



His Eminence, reverently addressed as "Sarkar Baba Shah Mehmood Yousufi (ra)", is the one and only Mureed and Spiritual Successor (Jaan-Nasheen) of Sarkar Aala Hazrat (ra). He is lovingly addressed by his disciples simply as "Baba" (Spiritual Father). Our Sarkar, Maulana Shah Mehmood Yousufi (ra) was bestowed this title to him by

Prophet Muhammad as it was conveyed to Sarkar Aala

Hazrat (ra) during his visit to the Holy City of Medina Al-Munawwara.

تغظیمی طور پر بُکارے جانے والے سرکارِ مَآبِ حضرت "سرکار بابا شاہ محمود یوسفی" سرکار اعلی حضرت ؓ کے واحد مرید اور جانشین ہیں۔ اُنہیں اُن کے مریدین پیار سے "بابا" کہہ کر مخلطب کرتے ہیں۔ ہمارے سرکار، مولانا شاہ محمود یوسفی کا یہ لقب انہیں رسول اللہ علیہ نے عطاء کیا جبکہ یہ پیغام مدینہ منورہ کے مقدس شہر کے دورے کے دوران رسول اللہ علیہ کی طرف سے سرکار اعلی حضرت کو پہنچایا گیا تھا۔

Sarkar was born in Burma (Myanmar) during the height of WWII. His birth took place in an ultra wealthy family where Sufi practices were unheard of. There were, however, early signs and indications, by various Sufi Masters of the time who recognized his great unrealized spiritual potential and predicted a highly esteemed, eminent position for him in the Spiritual Realm.

سرکار کی پیدائش برما میں دوسری جنگ عظیم کے نقط عروج کے دوران ہوئی۔ آپ کی وِلادَت ایک انتہائی متمول گرانے میں ہوئی تھی جہاں صوفیانہ طور طریقے نہیں جانے جاتے سے تاہم، اس وقت کے بہت سے مشائخ کی طرف سے ابتدائی نشانیاں اور اشارے موجود سے جنہوں نے آپ کی عظیم اور غیر حقیقی روحانی صلاحیت کو تسلیم کیا اور عالم ارواح میں اُن کے لیئے ایک انتہائی قابل احرام، ممتاز مقام کی پیشین گوئی کی۔

As a young man, Sarkar Baba Sahib (ra) was introduced to the Sufi Path that he chose to follow wholeheartedly, by his Honorable Step Father, Janab Muhammad Manzoor-Ul-Haq Rahmani, who had an unbreakable bond of love and sincerity with him. As he got deeper into the Sufi Path, Sarkar Baba Sahib (ra) also took an Oath of Poverty and left his family fortunes behind to devote himself totally to spiritual development. He studied with various mentors and tutors until Sarkar Baba Sahib (ra) took Bai'ath at the hands of Sarkar Aala Hazrat (ra) and was granted Deputyship (Khilafat) very shortly thereafter. This honor came with an immense responsibility to nurture and guide

all those seeking nearness to Allah Almighty, to promote the teachings of his Sheikh and to encourage people of all walks of life, races, colors, creeds and belief systems to tread diligently, on the path of righteousness and spirituality. This responsibility continues to be fulfilled, wholeheartedly, worldwide, to this day, under the personal guidance of Sarkar Baba Sahib (ra).

بطور ایک نوجوان، ان کے محترم سوتیلے والد، جناب محمد منظور الحق رحمانی، جن کا مولانا شاہ محمود یوسفیؓ کے ساتھ محبت اور خُلُوص کا اٹوٹ رشتہ تھا، نے سرکار بابا صاحبٌ کو صوفی راہ طریقت سے متعارف کروایا جس پر اُنہوں نے مُخلصانہ طور پر پیروی کرنے کا انتخاب کیا۔ جیسے جیسے وہ راہِ طریقت کی گہرائیوں میں جاتے گئے، سرکار بابا صاحب ؓ نے فقیری کے ساتھ سادہ زندگی پیند کی، اور حلف غربت بھی اپنا لیا، اور ا پنی خاندانی دولت کو پیچیے حیموڑ کر خود کو مکمل طور پر روحانی يحميل کے ليئے وقف کر دیا۔ انہوں نے مختلف علماءِ کرام اور اساتذہ سے تعلیم حاصل کی یہاں تک کہ سرکار بابا صاحب ؓ نے سر کار اعلیٰ حضرت ؓ کے ہاتھ یہ بیعت کی اور اس کے کچھ ہی عرصے بعد انہیں خلافت کی اجازت عطاء ہوئی۔ ہیہ اعزاز اللہ تعالی کی محبت کے خواہاں تمام لوگوں کی تربیت اور رہنمائی

کرنے، اپنے شخ کی تعلیمات کو فروغ دینے اور زندگی کے تمام طبقوں، نسلوں، رعگوں، عقیدوں کی حوصلہ افنزائی کے ساتھ آیا ہے کہ وہ پوری جانفشانی سے تقوی اور روحانیت کے راستے پر چلیں۔ یہ ذمہداری سرکار بابا صاحب ؓ کی ذاتی رہنمائی میں آج تک تمام عالم میں پوری جانفشانی سے نیجائی جارہی ہے۔

Sarkar Baba Sahib (ra) has been residing in USA for many years and his Sufi Astana, *Yousuf Nagar*, is located in Karachi, Pakistan.

سرکار بابا صاحب کئ سالوں سے امریکہ میں مقیم ہیں اور ان کا صوفی آسانہ، یوسف نگر، کراچی، پاکستان میں واقع ہے۔



س\_ تعارف 3. Introduction

A great necessity has always been felt that the biographies of the Sages of our Deen (Buzurgane Deen), the Righteous of the Community (Sualiheen-e-Ummat) and the Saints (Auliya Allah) be preserved in a rigorous, documented form so that people who are committed to following an authentic spiritual path, can benefit from these authoritative sources as per their capacity and capability. To fulfill this felt need, therefore, numerous historic events, biographies and the sayings of the Sages of our Deen have been published in the form of books and the Ummah has greatly benefited from them.

یہ ضرورت ہمیشہ سے محسوس کی گئی ہے کہ بزرگانِ دین، صالحین امّت، اور اولیاء اللّٰہ کی سوانح حیات دام تحریر میں لا کر اُس کو محفوظ کیا جائے، تاکہ بندگانِ خُدا جو صراطِ مُستقیم کے جویاں رہتے ہیں، وہ ان کی سوانح حیات سے حسبِ توفیق مُستقیض ہو سکیں۔ لِمذا اس ضمن میں، بزرگانِ دین کے حالات اور ملفوظات کثیر تعداد میں کتابوں کی شکل میں شائع ہو گئے ہیں اور اُمت نے اُن سے خاطر خواہ استفادہ کیا۔

Due to these sentiments, those who are associated with the Saints, the followers of the Great Masters (Masheikh-e-'Uzzaam), their Sufi Orders (Silsila), their disciples (Mureedeen) and those that have faith in them, have

delivered numerous anecdotal materials. To discern, how credible the reported facts and the sayings are, is a completely different matter altogether.

اسی جذبے کے تحت، اولیاء اللہ کے ماننے والوں نے، اور مشاکع عظام کے اہل سلسلہ مریدین، متقدین، متسبین نے بیشمار مواد بہم پہنچایا ہے۔ لیکن بیہ کہنا کے حالات اور ملفوظات کس درجے مستند سمجھے جائیں، یا ضعیف روایتوں اور حکایتوں پر ان کے بیشتر جھے معمول سمجھے جائیں، یہ ایک الگ سوال ہے۔

In this regard, my view is that people out of their love may have exaggerated the facts. In doing so, some people have equated (tried to establish) the greatness and dignity of the Saints with made-up stories and mixed false narratives with the facts. From these efforts, only a handful of publications can be considered authentic. As a result, the other resource materials only give those that bear malice or grievance against the Saints, a chance to point their finger critically, to achieve their own (ill-intended) ends and nothing worthwhile is gained.

اس میں میرا گمان سے ہے کے لوگوں نے محبت کی وجہ سے غلو سے کام لِیا ہے۔ اور اُنکی بزرگی اور رفعت دَرجہ یا مقام کے سلسلے میں منگھڑت روایات کو بھی مستند روایات کے ساتھ

درجہ دیا ہے۔ جسکی وجہ سے، اس میں چند گن کی چُنی مطبوعات ہی قابل اعتنا ہیں۔ ورنہ تو سوائے اس کے کہ وہ حضرات جو منکرینِ اولیاء اللہ ہیں یا ان سے عناد رکھتے ہیں، اُن کو انگشت نمائی کا موقع مل جاتا ہے اور کوئی مقصد حاصل نہیں ہوتا۔

In documenting the biographical account of my Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)), I have made sure that nothing other than proven facts are stated. I have kept aside all personally un-witnessed anecdotes, hearsay, exaggerated reports of events and miracles that some people believe to be "the" proof of being a Saint. In my opinion, the show of miraculous happenings is not the proof of Sainthood (Wilayat), in the same way that miracles are not the definitive proof of Prophethood. May Allah (swt) (Subhana Wa-Ta'ala / Most Exalted, Supreme Allah) help me and provide me with the ability to remain factual about my Sufi Master's:

اپنے سرکار (یوسف شاہ باباً) کے حالات قلمبند کرنے میں، میری توجہ خصوصیت سے اس طرف مرکوز رہے گی کہ سوائے مستند حالات اور ملفوظات کے؛ مثنوی یا روایتی الخصوص ظہور مافوق الفطرت کرامات جو اولیاء اللہ ہونے کی دلیل سمجھی جانے گی ہیں، ان سے یکسر اس مضمون کو مبرا و منزہ رکھوں۔ اسلیئے بھی کہ میرے نزدیک، کرامت کا ظہور شرطِ ولایت اسلیئے بھی کہ میرے نزدیک، کرامت کا ظہور شرطِ ولایت

نہیں، جس طور پر معجزے کا ظہور دلیل یا شرطِ نبوت نہیں ہے۔ اللہ تعالی میری دشگیری فرمائیں اور توفیق عطاء فرمائیں کہ میں اپنے پیر کے:

- Life Events
- Particular Etiquettes
- Code of Conduct
- Intent and Actions
- Knowledge of the Unseen and Miracles
- Teaching and Training
- Recitations and Prayers
- Habits and Behaviors.
- Acts of Worship and Rituals
- Interaction with Disciples
- Relationships with Friends
- Dealings with Contemporaries

- حالاتِ زندگی
- كوائف و اخلاق
- سیرت و صورت
- اعمالِ ظاهری و باطنی
  - کشف و کرامات
    - رُشد و هدایت
    - اوراد و وظائف
    - عادت و اطوار
  - عبادات و اشغال
- مریدین کے ساتھ معاملات
  - احباب کے ساتھ تعلقات
    - اور اپنے ہم عصر صوفی حضرات کے ساتھ روہ

To fulfill this important commitment, I will only note down events that I witnessed personally or accounts that were relayed to me by only those Fellow Brothers (Pir Bhai) whose integrity and trustworthiness are found to be unquestionable, without any reservations.

اس مقصد کی تکمیل کیلئے، میں نے بیہ ضروری سمجھا ہے کہ میں صرف اُن کوائف کو زیر قلم لاؤں جو میرے چشم دید ہیں یا پھر مجھے روایاتاً ایسے ثقہ پیر بھائیوں سے دریافت ہوئے جن کی دیانت اور ایمانداری پر مجھے زرا سا بھی شک و شُبہ نہیں۔

4. Name

Sarkar's actual name was Maulana Muhammad Abdul Kareem Shah, publicly known as Syed Baba Ghous Muhammad Yousuf Shah Taji (ra) (May Allah (swt) Reveal Ever Greater Secrets to Him).

سركار كا اسم گرامى حضرت مولانا محمد عبدالكريم شاه، المعروف سيد بابا غوث محمد يوسف شاه تاجي قدس الله سره العزيز تھا۔ Sarkar was born in *Gangapur*, *Sawai Madhopur*, in the Principality of *Jaipur*, in 1885, during the blessed month of Ramadan (mid-June to mid-July). Just a few months after his birth, his Honorable mother passed away and he was brought up by his Honorable father, Syed Laal Muhammad Shah (ra). He (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) got his early education at a local school (Maktab), where he gained his basic knowledge of the Holy Quran and Farsi (Persian) language. The family's financial situation was such that it became difficult for him to continue his education but His Grace was very eager to study further. So, with that intention, he went to Bareli Shareef to pursue opportunities for higher education.

سرکار کی پیدائش گنگا پور، سوائے مادھو پور، ریاست ہے پور، الملاء میں، رمضان المبارک (وسط جون سے وسط جولائی) کے مہینے میں ہوئی۔ آپ کی پیدائش کے چند ہی مہینے کے بعد آپ کی والدہ ماجدہ کا انتقال ہو گیا اور آپکی پرورش آپ کے والد بزرگوار سید لال محمد شاہ نے فرمائی۔ آپ (سرکار یوسف شاہ باباً) کی ابتدائی تعلیم محتب میں ہوئی، جِس میں آپ نے قرآنِ شریف اور فارسی کی ابتدائی تعلیم حاصل کی۔ گھر کے حالات متوکلانہ سے اس وجہ سے تعلیم کا سلسلہ باقاعدہ جاری مکن دشوار ہو گیا تھا۔ گر چونکہ حضرت علم حاصل کرنے کا مکن دشوار ہو گیا تھا۔ گر چونکہ حضرت علم حاصل کرنے کا

# ذوق رکھتے تھے، اِس لیئے آپ اعلیٰ تعلیم حاصل کرنے کے ارادے سے بریلوی شریف تشریف لے گئے۔

There, he enrolled in the University of Aala Hazrat (not our Sarkar Aala Hazrat (ra), but the Dean of Bareli University), Maulana Ahmad Raza Khan Barelvi (ra). There, Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) received his education as one of a group of students, who received financial support from the University. Aala Hazrat Ahmad Raza Khañ (ra) paid special attention to this particular student upon noticing His Grace's intense interest in learning, the speed at which he was advancing, his latent talent and potential like a hidden jewel within him. After 12 years, Sarkar had completely mastered:

وہاں اعلیٰ حضرت (ہمارے سرکار اعلیٰ حضرت نہیں، بلکہ جامعہ بریلی کے صدر) مولانا احمد رضا خان بریلویؓ کا مدرسہ تھا۔ سرکار (یوسف شاہ باباً) نے اُسی مدرسہ میں تعلیم حاصل فرمائی۔ ملکات کی وجہ سے حضرت مدرسہ کے امداد یافتہ طلباء کی جماعت میں شامل رہے۔ حضرت کا ذوق و شوق اور حصولِ جماعت میں نیامل رہے۔ حضرت کا ذوق و شوق اور حصولِ تعلیم میں بوری دلچیسی اور وہ جو مجھیا ہوا جوھر تھا، اُسکو دیکھ کر اعلیٰ حضرت احمد رضا خال ؓ نے اپنے اِس شاگرد کی تعلیم و تربیت پر خصوصی توجہ دی۔ ۱۲ سال تک، سرکار نے:

Fiqh

Hadith

Logical Reasoning and Analysis, with Distinction.

- While simultaneously completing his Degree (Dars-e-Nizami).
- حدیث منطق اور تفصیل میں امتیازی طور پر عبور حاصل فرمایا۔ اُسی زمانے میں پیمیل درسِ نظامی بھی فرمالی۔

During his studies, His Grace's intelligence and exceptional mastery of the subjects of Fiqh (Islamic Jurisprudence) were absolutely evident to his teachers, especially to Aala Hazrat Ahmad Raza Khañ Barelvi (ra). Even his classmates acknowledged his excellent command of the various subjects that they were studying. Thus, His Grace had an esteemed reputation among his contemporaries (Ham Asar). Simplicity combined with dignified authority, politeness, along with a gentle nature, made him highly regarded and popular both with his teachers, as well as his classmates.

دورانِ تعلیم، حضرت کی ذہانت اور مضامین فقہ پر کماحقہ عبور آپکے اساتذہ، خصوصیت سے اعلی حضرت احمد رضا خال بریلوگ پر واضح ہو چکی تھی۔ اور آپ کے ہم جماعت بھی آپکی علمی وسترس اور کمالات کے معترف تھے۔ اس لیئے، حضرت کو این ہم عصرول میں ایک امتیازی مقام حاصل تھا۔ سادگی کے ساتھ ساتھ، وقار اور تمکنت، خوش خُلقی، اور مزاج کی نرمی نے آپکو استادول اور ہم جماعتول میں یکسال مقبول اور مشہور کر دیا تھا۔

Everyone admired him greatly, especially during the Diploma Award Ceremony. This Ceremony was presided over by Hazrat Siraaj-as-Salikeen (Lightsource of the Mystics) Shah Nizamuddin (ra), popularly known as Nanne Miañ (ra), Keeper (Sajjadah-Nasheen) of Khanqah-e-Niaziyah. Nanne Miañ (ra) invited Sarkar to sit on the stage and asked him to do a melodic recitation (Tilawat) of the Holy Quran and to speak about the life (Seerat) of

Prophet Muhammad. Due to the spiritual ambiance and the special attention of Hazrat Nanne Miañ (ra), Sarkar experienced a state of rapture (Jazb) and a trance-like condition (Bekhudi).

سب ہی آپ سے پُر خلوص محبت رکھتے تھے۔ تو جب یہ تقسیم اساد کا جَلسہ منعقد ہوا، تو حضرت سرائ التالکین (سالک درویثول کا روشن آفتاب) شاہ نظام الدین المعروف حضرت نظے میال سجادہ نشین خافقاہ نیازیہ نے صدارت فرمائی اور سرکار کو تخت پر بیٹھ کر تلاوتِ کلامِ پاک اور سیرت پاک شاسک پر واعظ کرنے کا حکم دیا۔ اس ماحول اور نفھ میال کی توجہ خاص سے سرکار پر ایک خاص جذب و بے خودی کی کیفیت طاری ہوگئ۔

His Grace was naturally gifted with a very melodious and harmonious voice so at the conclusion of his recitation of the Holy Quran and the celebration of Milad-un-Nabi

(Birth of the Prophet ) when he stood up for Salaat and

Salaam (a Tribute to the Prophet ), he received an outstanding appreciation and acclamation, from the audience. As His Grace stepped down from the stage, he knelt in front of Hazrat Nanne Miañ (ra) and bowed down to kiss his feet (Qadam Bosi). Hazrat Nanne Miañ (ra) lovingly lifted his foot, from under his head and placed it on Sarkar's shoulder, with the message,

حضرت نے، جو قدرتی طور پر نمایت خوش گلو اور خوش الحان سے سے، نے تلاوتِ کلام پاک اور ذکرِ میلادالنی شی فرمایا، اور اس کے بعد کھڑے ہو کر صلوۃ و سلام پڑھا۔ تمام حاضرین سے شحسین و آفرین کی صدا بلند ہوئی۔ اور حضرت تخت سے اُتر کر حضرت نضے میاں صاحب ؓ کی جناب میں قدم بوس ہوئے تو حضرت نے اپنا قدم مبارک سرکار کے دوش مبارک پر رکھا اور دعا دی کہ،

"Go, organize assemblies to celebrate Milad-un-Nabi and to spread the Deen."

"جاؤ، میلاد النبی ﴿ اللَّهُ عَلَيْ مُنعَقَد كُرُو اور دین كو پهیلاؤ۔"

My Sarkar used to narrate this particular incident with great love and passion. He used to say,

میرے سرکار اس واقعہ کو مختلف اوقات میں بڑی محبت اور جذبے کے ساتھ میں بیان فرمایا کرتے سے اور فرمایا کرتے سے کہ،

"Hazrat Siraaj-as-Salikeen's blessed foot, on my shoulder, created such an effect that people came from near and far away, just to listen to my discourses."

''حضرت سراج السّالكين كے قدم مبارک نے ميرے واعظ ميں وہ اثر پيدا فرما ديا ہے، كہ لوگ ميرا واعظ سُننے كے ليئے دور دور سے آگر جمع ہو جاتے ہيں''

(Yousuf Shah Baba (ra) further elaborated,)

Due to my speeches and recitations, celebrating Milad-un-

Nabi, as well as my being a Religious Scholar (Aalim),

many people became my followers and sought formal Initiation by making a solemn pledge (Ba'ait) to become my devoted disciples (Mureed). I, however, did not consider myself eligible for that.

بحثیت عالم کے، بہت سے لوگ میرے واعظ و ذکر میلاد النبی سلطی اللہ میں معتقد ہو گئے، اور اس بات کے طالب بھی ہوئے کہ وہ

During this time, our manner and ways of dressing were like that of a typical Religious Scholar:

- 1. With long hair styled in curls
- 2. A long velvet chenille-like (Malina) fabric shirt (Kurta)
- 3. A green turban
- **4.** A waistcoat and with it...
- **5.** A pocket-watch with an attached chain:
- o One end of the chain remained in one pocket
- Rest of the chain would hang across the chest and the watch into the pocket on the other side
- 6. Along with sunglasses
- 7. A silver ring
- **8.** A walking stick

مهرواسک اور اسمیں۔۔۔

۵-ایک چین والی جیبی گھڑی:

٥ أسكا ايك سرّا واسك كي ايك جيب مين موتا تهاـ

اور دوسری جیب میں گھڑی اور یہ چین سینے پر نمایاں نظر آتی تھی۔
 ۲۔دھوپ کا چشمہ لگاتے شے
 ک۔ہاتھ میں چاندی کی انگو تھی ہوتی تھی
 ۸۔اور چھڑی

(Sarkar Aala Hazrat (ra) narrates,)

This was typical of a preacher and a religious leader. Numerous invitations started being received and programs being held, with ever greater numbers, tributes and offerings (Nazrana).

After His Grace received his Certification in Fiqh from Bareli, the scholars there, suggested that he should also get his Certificate endorsed by the scholars of Sitapur who were widely regarded as the authority on Hadith and Fiqh. Their endorsement was respected by many religious institutions and was considered a very valuable guarantee of a respected vocation. His Grace accepted their advice and went to Sitapur. He met with the scholars there. They

tested his knowledge thoroughly, found his credentials very impressive and happily endorsed his Certificate of Fiqh.

جب بریلی سے حضرت کو سندِ علم و فضیلت مل گئ، تو علاء بریلی نے اُن کو مشورہ دیا کہ اس سَند پر سیتالور کے علاء سے توثیق کرا لیں۔ اُس زمانے میں علاءِ سیتالور فقہ، احادیث اور فتویٰ میں روزگارِ زمانہ سمجھے جاتے ہے۔ اُنکی سند کی دینی مدارس میں بڑی قدر و منزلت شمی۔ چُنانچہ، حضرت نے اس غرض سے سیتالور کا قصد فرمایا اور وہاں کے علاء سے سیتالور آنے کا اور علاء حضرات سے ملنے کا مقصد بیان فرمایا۔ وہاں کے علاء نے آپ کے علم کو اچھی طرح سے پرکھا، اور مرکار کے علمی استعداد سے کافی متاثر ہوئے اور نہایت ہی خوش دِلی سرکار کے علمی استعداد سے کافی متاثر ہوئے اور نہایت ہی خوش دِلی سندِ فضیلت کی توثیق فرما دی۔

Busy with his religious lecture circuit and celebrations of Milad-un-Nabi, Sarkar traveled the length and breadth of India. (This included:)

اپنے مواعظ اور عید میلادالنبی النظامی کے سلسلے میں، سرکار نے ہندوستان کے طول و عرض کا سفر اختیار فرمایا۔ (جس میں:)

- Nagpur
- Ahmadabad

ناگيور

• احدآباد

- Gujarat
  Madras
  Kathiawar
  Bombay
  (Mumbai)
  - ا بونا کڑھے۔۔ Junagarh...

...and almost all other major cities of Uttar Pradesh. His sermons became very popular among people interested in gaining greater religious knowledge. So many invitations were being received that His Grace didn't have a moment to spare. It became his undertaking day and night, with barely any time for rest. He never stipulated any remuneration (Muavizah) in return and would never even bring it up. He had full trust in Allah (swt) (Tawakkul 'ala Allah) and he accepted whatever gifts (Nazrana) were offered. If ever, the amount presented seemed to be over what would be considered reasonable, he would only accept a portion of it.

۔۔۔اور یُوپی (اتّر یَردیش) کے قریب قریب ہر بڑے شہر شامل تھے، جن میں آپ واعظ فرماتے۔ یہ واعظ علمی اعتبار سے لوگوں میں بڑے مقبول ہوئے۔ اور پھر سرکار کے پاس اتنی کثرت سے دعوتِ واعظ آتی رہیں کہ حضور کو ایک لمحے کی بھی فُرصت نہیں ملتی تھی۔ یہی دن اور رات کا مشغلہ ہو گیا تھا، مشکل سے کچھ آرام کا وقت نکلتا تھا۔ کبھی اپنی طرف گیا تھا، مشکل سے کچھ آرام کا وقت نکلتا تھا۔ کبھی اپنی طرف

سے کوئی معاوضہ مقرر نہیں فرماتے تھے، اور نہ ذکر کرتے تھے۔ لیکن توکل، علی اللہ جو بھی نذرانے کے طور پر مل جاتا، اس کو قبول فرما لیتے۔ اور اس میں بھی بیا اوقات اگر نذرانہ بچھ زیادہ بڑا محسوس ہوتا تھا، تو اس کو کم کر کے قبول فرماتے تھے۔

His Grace often expressed the view that,

حضرت اکثر فرماتے کہ،

"There is a need to infuse the (religious) knowledge (what his speeches were all about at that time) that we had acquired with its spiritual aspects. It is much more satisfying and gratifying when the spiritual dimension is incorporated into our religious dialogue and discourses."

"وہ (دینی) علم جو ہم نے حاصل کیا تھا (اُس وقت اُنکے خطبات جس بارے میں تھے)، اُس کا بار بار تقاضہ یہ ہوتا تھا کہ اس میں کچھ روحانی عَنصر بھی شامل ہو جائے تو طبیعت کو زیادہ شگفتگی مُیسّر آئے گی۔"

For this purpose, His Grace decided to travel to Ajmer Shareef. There, at the sacred shrine (of Khwaja Ghareeb Nawaz (ra)), he was hoping to come across a great many Sufi Masters (Masheikh) and Servant Votaries of Allah (swt) (Bande), for sure. His sincere intention was to undertake formal Initiation (Bai'ath) and commit to being a disciple if he got attracted to someone who had a full

command of knowledge, both religious and spiritual. His Grace stated that he met with a vast number of well-known Masters and renowned Sufis but he did not find anybody as such. He added,

اس خیال سے، حضرت نے اجمیر شریف کی حاضری کا قصد فرمایا۔ اِس اُمید میں کہ اُس آسانہ (خواجہ غریب نوازؓ) پر تو یقیناً بہت سے مشاکُخ اور اللہ کے بندے ہوتے ہونگے۔ اُن ہی میں سے اگر کسی کی طرف طبیعت ماکل ہوئی، اور وہ ذی علم بھی ہوئے، تو ان سے بیعت فرمائیں گے۔ حضرت کا بیان ہے کہ، اس سلسلے میں بہت سے مشاکُخ عظام اور صوفی حضرات سے ملاقاتیں رہیں، لیکن ایسا کوئی شخص نہ مل پایا۔ فرماتے ہیں کہ،

"During this search, I met many great Masters but this thought kept me from taking the solemn Oath of Initiation that, I would only want to follow someone who had not only reached the zenith of spiritual heights but also achieved the perfection of religious knowledge."

"جب میں اس تلاش میں لگا ہوا تھا، تو بہت سے اچھے مشائخ سے ملاقات ہوئی۔ لیکن مجھے بھی یہ خیال بیعت کرنے سے روکتا رہا کہ میں کسی ایسے شیخ کا دامن تھاموں گا کہ جو روحانی مدارج کے ساتھ ساتھ علم کے اعتبار سے بھی فضیلت رکھتا ہو۔"

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) narrates,)

In the mosque at the shrine, after completing my Maghrib prayers (Salaat), I saw a very venerable-looking Gentleman (Sufi Abdul Hakeem Shah Sahib (ra)) looking at me with a faint, loving smile. He had a fair complexion, was wearing a long jacket (Sherwani) and a headscarf (Amama). I felt that my heart was also inclined towards him. I got up to greet him and, after greeting with Salaam, I offered my hand for a handshake. He shook my hand heartily and lovingly held it for a long while with both his hands. He (Sufi Abdul Hakeem Shah Sahib (ra)) then asked,

درگاہ شریف کی مسجد میں، مغرب کی نماز بڑھ کر فارغ ہوا،
تو ایک نہایت بزرگ صورت خوش رنگ شیروانی اور عمامہ میں
ملبوس (صوفی عبدالحکیم شاہ صاحبؓ) کو دیکھا میری طرف متوجہ
بیں، اور ایک خفیف سی مسکراہٹ چرے پر ہے۔ میں نے
محسوس کیا کہ میرا قلب بھی اُنکی طرف متوجہ ہے۔ میں اپن
عگہ سے اُٹھا، اور السلامُ علیکم کے بعد میں مصافحہ کیلئے ہاتھ
بڑھایا۔ تو اُن بزرگ نے بڑی گرم جوشی سے مجھ سے مصافحہ

فرمایا اور بہت دیر تک اپنے دونوں ہاتھوں سے میرے ہاتھ کو کرگڑے رکھا۔اور پھر (صوفی عبدالحکیم شاہ صاحب ؓ نے) فرمایا کہ،

"Maulana, have you just come to Ajmer Shareef?"

"مولانا، آپ کیا حال ہی میں اجمیر شریف آئے ہیں؟"

I (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) answered,

میں (سرکار یوسف شاہ باباً) نے جواب دیا کہ،

"Yes Your Grace, I've just come, it's been only two days."
"جى حضرت، ابھى صرف ٢روز ہيوئے ہيں۔"

He (Sufi Abdul Hakeem Shah Sahib (ra)) continued,

"If you are interested in exchanging ideas, you may come to my residence and have tea with me. You will learn a bit about me and you can also share some things about yourself. We will spend some time together and then we can offer our Isha Salaat back here in the mosque, provided that this doesn't interfere with anything you may need to do at this time?"

"اگر علم سے ذوق ہے، تو میرے حُجرے میں چل کر چائے پی لیجیئے۔ کُچھ میری سنیئے کُچھ اپنی سنائیے۔ وقت گزر جائے گا اور پھر عشاء کی نماز پڑھنے کے لیئے ساتھ ساتھ یہاں مسجد آجائیں گے۔ بشرطیہ کہ آپ کے کسی ضروری کام میں یہ وقت مُخل نہ ہو؟"

I (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) accepted his invitation and we went to the residence, within the shrine area, where His Grace (Sufi Abdul Hakeem Shah Sahib (ra)) was staying, with some others. I noted that not only this venerable Gentleman himself was dressed impeccably in such neat and clean clothes but where he was staying was also kept immaculate. Everything was properly placed and well organized. The sleeping arrangement was on the floor, also very tidy and orderly.

میں (سرکار یوسف شاہ باباً) تیار ہو گیا اور درگاہ ہی کے ایک خجرے میں حضرت (صوفی عبدالحکیم شاہ صاحب ؓ) کا قیام تھا، ہم دونوں وہاں پہنچ گئے۔ صرف یہ ہی نہیں، خود اُن بزرگ نے بڑے صاف ستھرے کپڑے پہن رکھے تھے، بلکہ خُجرے میں ہر چیز بڑے صاف ستھرے کپڑے ہوئی تھی۔ بستر گو زمین پر میں ہر چیز بڑے قریخ سے رکھی ہوئی تھی۔ بستر گو زمین پر تھا لیکن بہت صاف و ستھرا۔

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) continues,)

From his accent, it seemed as if he was from Lucknow. During the conversation, His Grace's (Sufi Abdul Hakeem Shah Sahib (ra)) profound insights, tone of voice and grasp of the Holy Quran greatly impressed me. I found out that he was living in Kamptee. He was from Silsila Qadiriyah, Razzaqiyah, Chishtiyah, Sabiriyah and that he had been granted Initiation Authority (Sahib-e-Ijazat). He had been

initiated by Hazrat Shah Talib Hussein Mujeeb (ra) into the Silsila of Hazrat Sufi Abdul Rehman Shah Sahib (ra), whose book "*Kalimat-ul-Haq*", I had read and had been very impressed by it.

ایبا اندازہ ہوتا تھا کہ جیسے لکھنؤ کے باشدے ہوں۔ دوران گفتگو،
اُن حضرت (صوفی عبدالحکیم شاہ صاحب ؓ) کی علمی بصیرت، نرم
گفتاری، اور قرآن کی فہم سے کافی متاثر ہوا۔ پھر مجھے معلوم ہوا کہ
قیام کامٹی میں ہے اور سلسلہ قادریہ، رزّاقیہ، چِشتیہ، صابریہ میں
صاحبِ اجازت ہیں۔ اور حضرت صوفی عبدالرحمٰن شاہ صاحب ؓ قبلہ،
جنگی تصنیف "کلمۃ الحق" میں بڑھ چُکا تھا اور اس سے بے حد متاثر
ہوا تھا، اُسی سلسلے میں حضرت شاہ طالب حسین مجیب ؓ سے بیعت
ہوا تھا، اُسی سلسلے میں حضرت شاہ طالب حسین مجیب ؓ سے بیعت

My heart was becoming more and more inclined towards him to an extent that I wanted to be initiated by him. I expressed my desire and he, without any hesitation, very happily accepted to guide me by taking me by the hand and thus I achieved my objective of coming to Ajmer Shareef. This solemn Oath of Initiation occurred in 1912.

میں نے محسوس کیا کہ میرا قلبی تقاضہ بڑھ رہا ہے کہ میں حضرت سے بیعت ہو جاؤں۔ پُنانچہ میں نے اپنے ارادے کا برکلا اظہار کر دیا، اور حضرت بغیر کسی تامل کے، بڑی مسرت

کے ساتھ میری دسکیری فرمانے کیلئے تیار ہوگئے۔ اور اس طور پر مجھے میرا مقصد مل گیا۔ یہ بیعت ۱۹۱۲ء میں ہوئی۔

(Sarkar Aala Hazrat (ra) continues from here,)

Whatever instructions, practices and recitations that Hazrat Sufi Abdul Hakeem Shah (ra) would prescribe, Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) would follow with full attention and steadfastness. He accompanied Sufi Sahib (Abdul Hakeem Shah (ra)) for a few months and benefited greatly from this close association with his Sufi Master and the company of his Fellow Brothers (Pir Bhai). Within a matter of days, Hazrat Sufi Abdul Hakeem Shah Sahib (ra) deputized (Khilafat) and granted Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) the Authority to Initiate. He told him to teach and spread the work of the Silsila. Now Sarkar traveled, as a Sufi Master, to all those places where he had previously given lectures as a Religious Scholar. People everywhere joined the Silsila, group after group, in large numbers.

حضرت صوفی عبدالحکیم شاہ صاحب ؓ قبلہ نے جو اوراد و وظائف تلقین فرمائے ہے، اُس پر سرکار (یوسف شاہ باباً) نے نہایت عزم و استقلال اور پوری توجہ کے ساتھ عمل کیا۔ چند مہینے تک حضرت صوفی صاحب (عبدالحکیم شاہ) کے ہمراہ رہے اور اپنے

پیر اور پیر بھائیوں کی صحبت سے خاطر خواہ فیض حاصل کیا۔
تھوڑے ہی دن میں، حضرت صوفی عبدالحکیم شاہ صاحب ؓقبلہ
نے سرکار (یوسف شاہ باباً) کو خلافت و اجازت مرحت فرمائی
اور تبلیخ اور اشاعت کے سلسلے کا حکم دیا۔ اسکے بعد، حضرت
اُن تمام مقامات پر جہاں عالمانہ انداز میں مواعظ اور میلاد کی
خاطر جایا کرتے تھے، وہاں اب بحیثیت ایک شخ طریقت اور
صوفی کے دورے کرنے شروع کیئے۔ اور بڑی کثرت سے
لوگ جوق در جوق سلسلے میں داخل ہوئے۔

After these successful tours, when Sarkar returned to Ajmer Shareef to his Master, Sufi Abdul Hakeem Sahib (ra) took him to pay respects to Hazoor Ghareeb Nawaz (ra) (shrine). There, His Grace (Yousuf Shah Baba (ra)) was overcome by tremendous emotion, with tears flowing profusely. A very unusual thing then happened. After entering the chamber from the foot side of the grave, as he knelt down and bowed his head to offer his respects, his cap slid off, not to be found again. After offering Fatiha, in order to leave, His Grace proceeded to where he had left his shoes. The shoes were also gone.

اس کامیاب دورے سے اس مرتبہ جب سرکار اپنے پیر و مرشد کی خدمت میں اجمیر شریف حاضر ہوئے، تو صوفی صاحب ؓ نے اپنے ہمراہ حضور غریب نوازؓ (کی درگاہ) میں حاضر

کروایا۔ تو حضور (یوسف شاہ باباً) پر شدت سے گریہ کی کیفیت طاری ہوئی۔ اور ایک عجیب واقعہ پیش آیا کہ جب قدم بوسی کیلئے مزار کی پائنتی میں گھٹنے اور جب شر رکھا، توشر سے ٹوپی اُتر گئ، اور الیی غائب ہوئی کہ پھر ملی ہی نہیں۔ وہاں سے فاتحہ پڑھنے کے بعد میں، جب حضرت کی درگاہ کی حدود سے باہر نکلنے کے قصد سے اُس مقام پر پہنچ، جہاں حضور نے اینے جوتے رکھ دیئے شے، وہاں جوتے نہ ملے۔

From these happenings, what His Grace understood was that, from that point on, he must remain bare-headed and bare-footed. He changed his attire and his looks. He used to wear shoulder-length hair, with a turban, that he shaved off. Instead of a regular shirt, he wore a sarong (tehmand) and a long kurta shirt. He gave up wearing the waistcoat with the pocket watch and stopped carrying his walking stick. In summary, instead of being dressed like a typical Religious Scholar, he adopted the dress of an ascetic (Dervish).

اور اِسطرح حضرت بیہ سمجھے کہ آب اُنکو برہنہ سَر اور برہنہ پَیر رہنا چاہیئے۔ للذا اپنی وضع قطع اور لباس کیسر بدل ڈالے۔ پہلے شانوں تک بال شے اور عمامہ باندھتے تھے۔ اب سَر کے بال اُتروا دیئے۔ پاجامے کی بجائے تھند اور لمبا کُرتا زیبِ تن فرمایا، اندر جیبوں والی بنڈی یا شلوکا پہنتے تھے، گھڑی اور چھڑی

ر کھنا چھوڑ دی۔ المخضر یہ کہ عالمانہ وضع قطع اور لباس کی بجائے فقیرانہ روش اختیار کرلی۔

After a few days, Hazrat Sufi Abdul Hakeem Shah Sahib (ra), who was a highly regarded author and a pious leader in the Qadiriyah, Razzaqiyah, Chishtiyah and Sabiriyah Sufi Orders said to Sarkar,

اس کے کچھ ہی دن بعد، حضرت صوفی عبدالحکیم شاہ صاحب ہ جو سلسلہ قادریہ، رزّاقیہ، چشتیہ اور صابریہ میں ایک ممتاز اور صاحب تصنیف عالم اور بزرگ تھے، انہوں نے خود سرکار سے فرمایا کہ،

"Sir, whatever this Dervish had to offer, I have passed on to you. For the rest, you must present yourself in Nagpur to Hazrat Baba Tajuddin Auliya (ra), (May Allah (swt) Reveal Ever Greater Secrets to Him)."

"میاں، فقیر کے پاس جو کچھ تھا وہ میں نے تم کو پُہنچا دیا۔ اب تمھارا باقی حصّہ ناگپورمیں ہے۔ وہاں جا کر حضرت بابا تاج الدّین اولیاء قدس الله سرہ العزیز کی جناب میں آپ اپنے آپ کو پیش کریں۔" In compliance with his Master's (Sheikh) guidance, Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) arrived in Nagpur. At that time, Hazrat Baba Tajuddin (ra) was in Waki Shareef, a very vast and dense jungle, near Nagpur. Due to Baba Sahib's (ra) widespread fame as a Dervish, thousands of people were gathered there day and night, all seeking to fulfill their personal needs. There was a festival-like atmosphere all the time.

پیر کے ارشاد کی تعمیل میں سرکار (یوسف شاہ باباً) ناگیور پُنیج گئے۔ اُس زمانے میں، حضرت بابا تاج الدّین ؓ کا قیام واکی شریف کے جنگل میں تھا۔ واکی شریف ناگیور سے قریب ہی ایک بہت وسیع و گھنا جنگل تھا۔ لیکن بابا صاحب ؓ کی بحیثیت درویش کے، بہت ہیاہ شہرت کی وجہ سے ہزاروں بندگانِ خُدا اپنے اپنے مقاصد کے حصول کی خاطر واکی میں دن رات جمع رہتے، اور ہم وقت ایک میلے کاسا سال رہتا۔

Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) narrates,

In the beginning, when I saw people prostrating in front of Baba Sahib (Sarkar Tajuddin Baba (ra)) who himself seemed spiritually intoxicated (Alam-e-Jazb), in a state of ecstasy and trance (Keif-o-Masti), carefree of offering the Salaat and following other basic Islamic practices. I thought to myself, how would I ever attain any spiritual training (Tarbiyat) in such a situation. I decided to inform my Murshid (Abdul Hakeem Shah Sahib (ra)) immediately about my feelings and intentions. While these thoughts were still on my mind, I went and stood by the crowd to meet Baba Tajuddin (ra). He was reclining against a tree trunk and both his feet were out of the shawl (Chaadar). His face and complete body were wrapped up with the shawl as if it was an indication for the people that whoever wanted to leave, may kiss his feet (Qadam Bosi) and leave Nagpur. I found this to be an opportune time and along with others, I moved towards him to kiss his feet. Just as I was about to do that, Baba Sahib (ra) pulled his feet back under the shawl and said.

جب پہلے پہل میں نے واکی شریف میں لوگوں کو بابا صاحب (سرکار تاج الدّین بابًا) کے اپنے پیشانیوں کو زمین پر سَحب کی سی حالت میں دیکھا، اور خود بابا صاحب ؓ کو عالم جذب، کیف و مستی میں نماز اور دیگر ظاہری ارکانِ دین سے مستعفٰی بیا۔ تو مجھے خیال ہوا کہ یہاں میری بَھلا کیا تربیت ہو سکے گی۔ مجھے جلد از جلد اپنے پیر و مربشد (صوفی عبدالحکیم شاہ صاحب ؓ) کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنی کیفیاتِ قلبی اور

اِرادے سے مطلع کر دینا چاہیئے۔ اسی خیال میں غلطاں جب میں حضرت بایا تاج الدّین کی زیارت کو ایک مجمع میں جا کر کھڑا ہوا، تو میں نے دیکھا کہ بابا صاحبؓ ایک پیڑ کے تئے سے ٹیک لگائے تشریف فرما ہیں۔ اور اینے دونوں پیر جادر سے باہر نکال رکھے ہیں اور چبرے اور تمام جسم کے سامنے ایک چادر بندھوا دی ہے۔ یہ گویا اس بات کا اعلان تھا کہ جو جانا چاہے اور جانے سے پہلے قدم بوس ہونا چاہے، ایسا کر لے اور ناگیور سے رُخصت ہو جائے۔ سرکار نے فرمایا کہ میں نے موقع غنیمت جانا اور میں بھی قدم بوس ہونے کیلئے پہنیا۔ تو جیسے ہی میں قدم ہوسی کرنا جاہتا تھا بابا صاحب ؓ نے اینے پیر سمیٹ کر جادر کے اندر کر لیئے اور فرمایا که،

"Maulavi has to stay here or else we will tie him to the bush ([]haard)."

"مولوی یہیں رہتے ہیں ورنہ ہم جھاڑ سے باندھ دیں گے۔"

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) continued,)

(سرکار یوسف شاہ باباً نے بات جاری رکھتے ہوئے فرمایا،)

I realized that my intentions had already been revealed to Baba Sahib (ra) and I turned back from there. However, the misgivings were still there, in my heart. I was inundated with this thought, over and over, that there was no doubt in Baba Sahib's (ra) miraculous ability to see the hidden (Kashf). However, he was carefree about observing Islamic Shariat, so I found it difficult to believe that I would achieve any spiritual benefit (Faiz).

میں نے خیال کیا کہ بابا صاحب ؓ پر میرا ارادہ ظاہر ہو گیا ہے اور میں وہاں سے واپس ہو گیا۔ گر میرے دل میں جو گھٹک تھی، وہ ابھی باقی تھی۔ اور بار بار یہی خیال کرتا تھا کہ بابا صاحب ؓ کے کشف و کرامات میں تو کوئی شُبہ نہیں ہے، لیکن یہاں پاسِ شریعت نہیں رکھتے ہیں۔ اسلیئے مجھے کچھ زیادہ فیض یہاں سے نہیں مل سکے گا۔

The next day, when I saw a large gathering, I thought that Baba Sahib (ra) must be there. So, I approached the crowd. Baba Sahib (ra) was indeed there and gave me a very meaningful look. He took off his Blessed Gown (Jubba Mubarak); threw it, forcefully, towards me and said,

دوسرے دن پھر جب میں نے ایک جگہ مجمع دیکھا، تو یہ سمجھ کر کہ ہو نہ ہو بابا صاحب ؓ بھی یہی ہوں گے۔ میں بھی اُس مجمع میں جا پہنچا۔ بابا صاحب ؓ وہاں موجود سے اور بہت معنٰی

خیز نظروں سے میری طرف دیکھا۔ اور اپنا جُبّہ مبارک اُتار کر میری طرف زور سے پھینکا اور کہا کہ،

"Take this, your Shariat with you, may it bring you blessings."
"لے، یہ تیری شریعت تُجِھے مبارک ہو۔"

Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) elaborated further,

The Blessed Gown hit my chest and my inner state changed dramatically. I felt like shouting out loud and running away, ripping off my clothes. On the one hand, passing even a single minute was difficult, thinking when will I be free of this place and go back to my Sufi Master and Guide (Peer-o-Murshid). Now, on the other hand, the feeling of spiritual intoxication, ecstasy and euphoria were prevalent. I wished never to be separated from Baba Sahib (ra), ever again.

جُبّہ شریف میرے سینے پر آکر لگا اور میری کیفیت عجیب و غریب ہو گئی۔ میرا جی چاہا کہ چیون، چلاؤں اور اپنے کپڑے کھاڑ کر بھاگ جاؤں۔ یا تو یہ کیفیت کہ مجھ پر ایک منٹ بھاری تھا کہ کب یہاں سے جُھٹکارا ملے اور کب اپنے پیر و مرشد کے پاس بُہنجوں۔ یا اب یہ حال ہو گیا تھا کہ ہر وقت ایک جذب و مستی اور سرشاری کی کیفیت طاری رہنے وقت ایک جذب و مستی اور سرشاری کی کیفیت طاری رہنے

لگی، اور جی چاہتا تھا کہ بابا صاحب ؓ سے کسی وقت بھی علیحدگی ند ہو۔

I (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) was in the same state when Baba Sahib (ra) left Waki Shareef jungle and came to the Palace of Raja Raghu Rao (ra). The festival-like atmosphere that I had experienced in Waki (Shareef) followed there as well.

میں (سرکار یوسف شاہ باباً) اس حالت میں تھا کہ بابا صاحب اُ واکی کے جنگل چھوڑ کر ناگپور کے راجا رگھو راؤ کے محل میں تشریف لے آئے تھے۔ اور یہاں بھی واکی (شریف) جبیبا میلہ رہنے لگا۔

Another event that I (Sarkar Aala Hazrat (ra)) came to know through some of my very reliable Fellow Brothers is that Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) narrated that he saw Baba Sahib (ra) in a Spiritual Dream (Aalam-e-Roya). A Saint had come to him and said,

ایک اور روایت کے مطابق جو میرے مُستند پیر بھائیوں سے مُجھ (سرکار اعلیٰ حضرت ؓ) تک پُہنچی ہے۔ اُس روایت کے تحت میں سرکار (یوسف شاہ باباً) فرماتے تھے کہ ہم نے عالم رویا

میں بابا صاحب ؓ کو دیکھا کہ ایک بزرگ تشریف لائے ہیں اور فرما رہے ہیں کہ،

"Our Name is Tajuddin!" "بہارا نام تاج الدّین ہے۔"

Sarkar told this dream to his Sufi Master and Guide but the Honorable Sufi Abdul Hakeem Shah Sahib (ra) did not reply and remained silent. After a few days, Sarkar had the same dream again. This time Baba Sahib (Sarkar Tajuddin Baba (ra)) said,

سرکار نے یہ خواب اپنے پیر و مرشد کو سُنایا مگر حضرت صوفی عبدالحکیم شاہ قبلہ ؓ نے کوئی جواب نہیں دیا اور خاموش ہوگئے۔ تھوڑے عرصے کے بعد میں، پھر یہی خواب دیکھا۔ اِس مرتبہ بابا صاحب (سرکار تاج الدین باباً) نے فرمایا کہ،

"Sir, your share is here with us."
"حضرت، آپکا حصّہ ہمارے پاس رکھا ہوا ہے۔"

Sarkar again told his Sufi Guide about the dream. This time Sufi Sahib (ra) said,

سرکار نے اپنا بیہ خواب کھر اپنے پیر و مرشد کو سُنایا۔ اس مرتبہ صوفی صاحبؓ نے کہا کہ، "You should present yourself to Baba Sahib (ra) in Waki Shareef.
Your remaining share is there now."

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) said,)

"I got ready and traveled to Waki Shareef. There, I found a horde of thousands of people in the jungle."

The details of what happened then have been described above.

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) narrating,)

One day Baba Sahib (ra) came to me walking briskly, held my hand and took me to the open ground near the Palace (of Raja Raghu Rao (ra)) where there was a dry stepwell, known as Baawri. We climbed down a few yards into the well, where there was a small cave-like opening in the wall of the Baawri. Baba Sahib (Sarkar Tajuddin Baba (ra)) asked me (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) to sit inside and said,

ایک روز بابا صاحب میر تیز میری طرف تشریف لائے، اور میرا ہاتھ کی گر کر مجھے اپنے ساتھ لے چلے۔ (راجا رَگھو راو گرے) محل کے قریب ہی میدان میں ایک اندھا کنوال تھا، جو باوری کے نام سے مشہور تھا۔ وہاں لے جا کر اُس کنویں کے اندر اُترے، اور اسی باوری میں چند گر نینچ ایک دیوار میں چھوٹی سی کھوہ تھی۔ اور اُس کے اندر (سرکار تاج الدین باباً عیا دیا کہ،

"Hazrat needs to just stay here, drink tea and keep practicing 'Allah Allah.' You may go out of the Baawri whenever there's a need."

"حضرت بَس یہیں رہتے ہیں، چائے پیتے ہیں اور 'الله الله' کرتے ہیں۔ ہیں۔ ضرورت کے وقت باوری کے باہر جا سکتے ہیں۔"

(Explanation: Practicing "Allah Allah" is meant to be done figuratively, not literally; so as to constantly remain focused on remembering Allah (swt). This point has been elaborated many times by His Eminence, our Sarkar Hazrat Baba Shah Mehmood Yousufi (ra).)

(وضاحت: "الله الله" كرنے كا مطلب ہے كه يه عمل پورے دل سے كيا جائے، مِحض لفظى طور پر نہيں۔ تاكه توجه كا مركز صرف الله كى ياد رہے۔ اس مُعاملے كو ہمارے سركارِ مَآب حضرت بابا شاہ محمود يوسفيؒ نے كئى بار واضح طور پر بيان كيا ہے۔)

After this, he left me there. It was approximately 11 o'clock. In the evening, Khuda Baksh came with a cup of tea and said,

یہ کہہ کر مجھے چھوڑ کر چلے گئے۔ یہی کوئی تقریباً گیارہ بجے کا عمل تھا۔ پھر شام کو خُدا بَخش صِرف ایک پیالی چائے لے کر آئے اور مجھے کہا کہ،

"Baba Sahib (ra) has sent this for you, please drink it. During your stay here, you will receive a cup of tea in the morning and one in the evening. If you want anything else, you can ask Baba Sahib (ra) when he comes to visit."

It was only Sarkar's (Tajuddin Baba (ra)) miraculous Grace that my health remained intact on two cups of tea a day for forty days. The feeling of weakness, however, had increased immeasurably.

(I, Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) recited mostly Darood Shareef, Darood-e-Taj, Surah Yasin Shareef, Surah Muzammil Shareef, Chahal Kaaf, Qaseedah Ghausiyah and many verses of Masnavi Shareef which I had memorized, by heart. Whenever there was a need to relieve myself, I would come out of the Baawri and go out to the other end of a nearby pond, take care of my needs, freshen up, refresh my wudu (ablution) and then return to the Baawri and sit in the designated spot.

(میں، سرکار یوسف شاہ باباً) زیادہ تر درُود شریف، درودِ تاج، سورہ لیبین شریف، سورہ مزمِل شریف، چہل کاف، قصیدہ غُوشیہ، اور مثنوری شریف، جسکے لاتعداد اشعار مجھے یاد تھے، اُن کا وِرد کرتا رہتا تھا۔ جب مجھی رفع حاجت کی ضرورت ہوتی تھی، تو میں باوری سے باہر تالاب کے دوسرے کنارے تک فارغ ہو کرتا تھا، اور اُسی جگہ آ بیٹھتا تھا۔

On the 40<sup>th</sup> day, Khuda Baksh came with the evening cup of tea and said,

"Please come, Baba Sahib has called for you."

In those forty days, Baba Sahib (ra) came to visit three or four times. Once he asked,

"If you wish you can stay here or else you can come with us?"
"اگر جی چاہے تو یہیں رہو یا ہمارے ساتھ آجاؤ۔"

I stayed because I felt that Baba Sahib (ra) wanted me to do that (stay at the Baawri) for a few more days.

مگر مجھے ایسا خیال ہوا کہ شاید بابا صاحب ؓ کی مرضی یہی ہے کہ ابھی کچھ دن یہیں (باوری میں) ٹہروں۔

I (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) accompanied Khuda Baksh to Baba Sahib (ra) and kissed his (Sarkar Tajuddin Baba (ra)) feet. At that time Sarkar greeted me, "Come, Yousuf!" (Sarkar's name was Abdul Kareem). Probably due to the reference to the well or to the Baawri he was bestowed the title Yousuf by Baba Sahib (ra). From then on, Sarkar always wrote his name as Muhammad Yousuf, previously known as Abdul Kareem.

میں (سرکار یوسف شاہ باباً) خُدا بخش کے ساتھ بابا صاحب ؓ کی خدمت میں حاضر ہوا، اور (سرکار تاج الدین باباً کے) قدم بوس ہوا۔ اُس وقت بابا صاحب ؓ نے فرمایا، "آؤ یوسف!"۔ سرکار کا اسم گرامی عبدالکریم تھا۔ غالباً کنویں یا باوری کی نِسبت سے یوسف کا لقب عطاء ہوا۔ اُس کے بعد سے سرکار ہمیشہ اپنا نام محمد یوسف کا عرف عبدالکریم لکھنے گے۔

Sarkar used to say that after his stay in the Baawri, he was preoccupied with thoughts and feelings about the spiritual aspects of life.

سرکار فرمایا کرتے تھے کہ باوری کے قیام کے بعد، وہاں سے باہر آ کر طبیعت زیادہ تر جذب و جنوں کی طرف مائل تھی۔

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) narrating,)

My religious training, since childhood, was very well established, so even in the state of absorption (Jazb-o-Junooñ), I observed the sacred Shariat practices. I also knew that Baba Sahib (ra) preferred that fasting, offering daily prayers and recitation of the Holy Qur'an should be observed, in all circumstances. So much so that, Sarkar Baba Sahib (ra) commanded my Fellow Brothers, receiving spiritual training, that all of them should offer 5 daily prayers in congregation with me as the Imam. He ordered me to,

لیکن چونکہ ابتداء میں علم دین کی داغ بیل پڑ گئی تھی، تو اس عالم جذب میں بھی شریعتِ مطاہرہ کا پاس و لحاظ رہتا تھا۔ اور میں نے دیکھا کہ خود بابا صاحبؓ بھی اِس کو پہند فرماتے سے کہ صوم و صلوۃ اور تلاوتِ کلامِ پاک کی ہر صورت میں یابندی رہے۔ یہاں تک کہ سرکار بابا صاحبؓ نے

اپنے زیر تربیت میرے سارے پیر بھائیوں کو بیہ تھم دیا کہ وہ سب جماعت کے ساتھ میری اِمامت میں نماز پَنجگانہ ادا کریں۔ اور خود مجھے بیہ تھم دیا کہ،

"Hazrat, take the parade from everyone."
"خضرت، سب سے یریڈ لیا کرو۔"

There were some Fellow Brothers whose spiritual condition did not allow them to be inclined towards prayers and some disagreed as to why a relatively new Fellow Brother was given the role of Imamat (to lead Salaat).

کھ پیر بھائی ایسے بھی تھے کہ اُکو اُنکا جذب نماز کی طرف مائل بھی نہیں ہونے دیتا تھا۔ اور کھھ لوگوں کو اس بات سے بھی اِختلاف تھا کہ ایک نسبت نوارد پیر بھائی کو سب کی امامت کیوں سونب دی گئی۔

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) narrating,)

Despite my best efforts, these people did not join the congregational prayers. One day, they came to Baba Sahib (ra) to protest and to complain that Maulavi Abdul Kareem (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) was very strict with them about offering Namaz (Salaat) and even chastised them.

باوجود میری کوشش کے، یہ لوگ جماعت میں شریک نہ ہوئے۔ اور ایک روز احتجاجاً بابا صاحب ؓ کے یہاں حاضر ہو گئے۔ اور وہاں میری شکایت کی کہ مولوی عبدالکریم (سرکار یوسف شاہ باباً) نماز کے بارے میں ہمارے ساتھ شخت رویتہ رکھتے ہیں اور ہمیں بُرا بھلا کہتے ہیں۔

Baba Sahib (ra) ran towards them as if to beat them and admonished them severely by saying,

"You people do not obey the orders of the Grand Master (Barde Sahib)?"

After that, all the people started attending the prayers regularly.

When Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) used to narrate this incident to us, he would emphasize every time that when he (Sarkar Tajuddin Baba (ra)) said "Grand Master (Barde Sahib)", he was talking about the Lord of the Two Realms

(Honorable Prophet Muhammad

جب سرکار (یوسف شاہ باباً) میہ واقعہ ہم لوگوں سے بیان کرتے تھے، تو ساتھ کے ساتھ میہ وضاحت بھی ضرور فرما دیتے تھے کہ بابا صاحب (سرکار تاج الدین باباً) کی ''بڑے صاحب'' سے مراد سرکار دو عالم (حضرت محمد شیشی کی ذاتی گرامی تھی۔

Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) used to emphasize that Sarkar Baba Sahib (ra) had full power and control over his spiritual intoxication (Jazb) and sobriety (Salook). Meaning that when he used to interpret (Tafseer) the Holy Qur'an to some of us Fellow Brothers, he used to converse just like an accomplished Religious Scholar and as a learned Sufi who is completely sober. When there would be large gatherings of the needy and the seekers outside, His Grace (Tajuddin Baba (ra)) would say,

اسی کے ساتھ ساتھ سرکار (پوسف شاہ باباً) ہے بھی ارشاد فرمایا کرتے تھے کہ سرکار بابا صاحب ؓ اپنے جذب و سلوک پر پورا اقتدار و اختیار رکھتے تھے۔ یعنی جب ہم میں سے کچھ پیر بھائیوں کو قرآن کی تفسیر فرماتے تھے، تو بالکل ایک عالم دین اور پڑھے لکھے صوفی کی طرح سے بلکل عالم سلوک میں گفتگو فرماتے تھے۔اور جب باہر ضرورت مندوں اور سائلوں کا مُجمع فرماتے تھے۔اور جب باہر ضرورت مندوں اور سائلوں کا مُجمع زیادہ ہو جاتا تھا، تو حضور (تاج الد"ین باباً) فرمایا کرتے تھے

"Okay brothers, now you people go, as we go into a trance state (Majzoob)."

He would fulfill the needs of the seekers in this state. It showed that He (Sarkar Tajuddin Baba (ra)) had complete control over both the state of spiritual intoxication and the state of sober conduct. He was so committed to help people solve their issues and meet their needs that he frequently appeared in a condition of spiritual ecstasy (Jazb). However, when it came to educating and training his disciples (Mureedeen), he was always in a state of spiritual sobriety (Salook). This is the reason why many people have misunderstood that Baba Sahib (ra) was spiritually absorbed all the time (Majzoob). If it was so, how could he be a Founder and an Authoritative Head of the Silsila!

اور خلق کی حاجت روائی عالم جذب میں فرمایا کرتے ہے۔ جس سے ظاہر ہوا کہ (سرکار تاج الدین باباً) جذب و سلوک دونوں پر اختیارِ کُلّی رکھتے ہے۔ اور چونکہ لوگوں کی مشکل کشائی اور حاجت روائی بہت عزیز تھی، اس لیئے بادی النظر میں زیادہ تر جذب کا رنگ غالب نظر آتا تھا۔ حالانکہ مخصوص مریدین کی تعلیم و تربیت دینے کے وقت ہمہ تن سلوک طاری رہتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ اکثر لوگوں کو یہ دھوکا ہو گیا

کہ بابا صاحب ؓ تو ایک مجذوب تھے۔ لہذا سلسلے کے بانی و مجاز کسے ہو سکتے ہیں!

Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) explained that the spiritual state of Baba Sahib (Sarkar Tajuddin Baba (ra)) can never be attained by anyone of a lower rank than that of Ghareeb Nawaz (ra) and the Grand Sufi Master (Barde Pir Sahib, Ghous Pak (ra)). Sarkar's Sainthood (Wilayat) was universal, unmatched, exceptional and unique. Without a doubt, thousands of seekers benefited, in both ways, worldly as well as spiritually. Baba Sahib's (ra) jurisdiction and supremacy of this period was by no means, less than that of any other renowned Saint (Auliya). Certainly, Sarkar Baba Sahib (ra) was the God Appointed Universal Sovereign (Qutb-e-Madaar-e-Aalam) of his time.

سرکار (یوسف شاہ باباً) فرماتے ہیں کی بابا صاحب ؓ (سرکار تاج الدین باباً) جس مقام کے بزرگ ہیں وہ ہر گز کسی مجدد بزرگ یعنی غریب نواز ؓ اور بڑے پیر صاحب (حضرت غوث پاک ؓ) سے کمتر درجے کے بزرگ کو نصیب نہیں ہو سکتا۔ سرکار کی ولایت بالکل جامع، اچھوتی، انوکھی اور البیلی تھی۔ اور بلاشبہ، بابا صاحب ؓ کے دور میں ہزاروں بزرگانِ خدا نے وُنیاوی اور روحانی فیض حاصل کیا۔ اس عالم پر بابا صاحب ؓ کی گرفت و تعروفات ہرگز اولیاء سلب کے مشاہیر میں کسی سے بھی کم نہیں تھے۔

اور یقیناً سرکار بابا صاحب ؓ اپنے زمانے کے قطب مدار عالم تھے۔

Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) used to say,

He (Yousuf Shah Baba (ra), Himself) and all his Fellow Brothers spent most of their time in spiritual revelry (Masti). Looking back upon my condition and that of others, we spent most of our time reciting or humming Maulana Jami (Aleyh Rehma), Naats (Poems about Prophet

Muhammad ) and Masnavi Shareef's love poems.

During this time I became friends with Hazrat Maulana Najamuddin (ra), a graduate from Peshawar and a prominent, well-educated Religious Scholar. He was also in a state of spiritual intoxication. Being in the blessed companionship of Baba Sahib (ra), he had, very quickly, attained the higher stages of the Inner Path (Tariqat).

وہ (سرکار یوسف شاہ باباً خود) اور اُنکے سارے پیر بھائی زیادہ تر مَستی میں ہی وقت گزارتے ہے۔ (سرکار یوسف شاہ باباً اور دوسروں کا حال اپنے بارے میں فرماتے سے کہ) خود اپنا اور دوسروں کا حال دکھ کر میرا بھی زیادہ تر وقت مولانا جامی کی نعیس اور مثنوی شریف میں سے عشقیہ مضامین کے اشعار زیادہ تر گئاناتا رہتا تھا۔ اور اُس زمانے میں میری دوستی پشاور سے آئے ہوئے

ایک فارغ التحصیل اور ممتلز عالم دین حضرت مولانا نجم الدّین ً سے ہوئی۔ اُن پر بھی جذب کا غلبہ تھا۔ مولانا نجم الدّین ً بڑے پڑھے کھے آدمی تھے۔ بابا صاحب ؓ کے فیضانِ محبت سے جلد ہی مقاماتِ طریقت کی کامیابیاں حاصل کر لیں۔

Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) used to say,

The effect of Baba Sahib's (ra) blessed ongoing attention on me was that the outward worldly preoccupation was decreasing and, in my heart, Baba Sahib's (ra) supreme presence kept ever increasing. Now there was little or no need for physical closeness to Baba Sahib (ra) the way it used to be. Very few people were able to understand the true meaning of Baba Sahib's (ra) words and signals but I was very blessed to be able to comprehend Baba Sahib's (ra) messages and in this regard, I and Dear Mother (Amma Mariam Sahiba (ra)) gained quite a reputation.

مُجھ پر بابا صاحب ؓ (سرکار تاج الدین باباً) کی نظرِ کرم کا یہ اثر ہوا کہ ظاہری اشغال تو کم ہوتے چلے گئے، لیکن قلبی طور پر بابا صاحب ؓ ہمہ وقت پیشِ نظر رہنے لگے۔ اور اب اِسکی چندال ضرورت بھی نہیں رہی تھی کہ میں ظاہری طور پر بابا صاحب ؓ کے قریب رہوں، جیسا کہ پہلے میری کیفیت تھی۔ بابا صاحب ؓ کے فرمودات اور ارشادات بہت کم لوگ سمجھ یاتے تھے۔ لیکن مجھ پر یہ نوازش ہوئی کہ میں بابا

When I had left the Baawri and come to kiss his feet, Baba Sahib (ra) took my hand, raised it before the crowd (and said),

ویسے بھی جب میں باوری کو چھوڑ کر حضور کی قدم ہوسی کیلئے گیا تھا، تو اُس وقت بابا صاحبؓ نے میرا ہاتھ کپڑ کر مجمع کے سامنے بلند فرمایا کہ،

"Learn and gain knowledge from him, he is the greatest key to Tajuddin's treasures."

A few days later, when I came to be in the service of Baba Sahib (ra), he had two ink pots, one with black and the other with red ink. Baba Sahib (ra) picked up a piece of paper lying on the ground. He mixed the black and the red ink. Then he picked up a reed lying on the ground; with his hand made a pen-like shape and quickly drew a map of the whole of Hindustan (old name for current day India, Pakistan, Bangladesh, few eastern areas of Afghanistan and other close regions) and wrote,

اس کے کچھ دن بعد، جب میں حاضرِ خدمت ہوا تو بابا صاحب ؓ کے پاس دو (۲) دواتیں رکھی ہوئی تھیں، جس میں کالی اور سُرخ روشائی

رکھی ہوئی تھی۔ مجھے دیکھتے ہی بابا صاحب ؓ نے زمین پر پڑا ہوا ایک کاغذ اُٹھایا۔ کالی اور سُرخ روشائی کو ملایا۔ زمین ہی پر پڑے ہوئے ایک سرکنڈے کو اپنے ہاتھ سے چیر کر قلم نُما بنایا اور جلدی سے کاغذ پر بورے ہندوستان (موجودہ دور کے انڈیا، پاکستان، بنگلہ دیش، افغانستان کے چند مشرقی علاقے، اور دیگر قریبی علاقوں کا پُرانا نام) کا فقشہ کھینچ دیا اور اُس کاغذ کے چاروں کونوں پر

"Ya Sheikh" (Oh Master), "يا شيخ"

...on the four corners of the paper and then wrote,

۔۔۔ لکھا اور ہندوستان کے نقشے کے اندر

"Chardh PardDha" (Has Overcome),

"چر پرا"

...inside the map of Hindustan. He handed the paper over to me and said,

۔۔۔لکھ کر کاغذ کو میری طرف بڑھایا اور فرمایا کہ،

"Take this, my dear sir, your Certificate of Deputation (Khilafat Namah)!"

"لو حضرت، يه آپكا خلافت نامه!"

The author (Sarkar Aala Hazrat (ra) referring to himself) has had the honor and privilege of seeing this Khilafat Namah.

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) continued narrating,)

Sometimes Sarkar (Tajuddin Baba (ra)) would look at me with great affection and love and say (call me),

Once His Grace gifted me the sandals that he was wearing and said,

"Mister, wear them and spread them."

At another time, Sarkar extended his hand towards me and said,

### "Hazrat, ask him." "حضرت، اس کو پوچهنا۔"

One time, His Grace (Tajuddin Baba (ra)) said,

"May the Grand Sir strengthen us, or else I will curse you in the grave."

(Sarkar Aala Hazrat now continued from here,)

Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) used to explain that Baba Sahib (ra), regarding these words, meant preaching about Islam (Deen) and spreading the Silsila. Giving the sandals meant that now (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) should return to the state of sobriety from the state of spiritual intoxication.

سرکار (یوسف شاہ باباً) فرمایا کرتے تھے کہ ان جُملہ فرمودات سے بابا صاحب ؓ کا اثبارہ تبلیغ دین اور اثباعتِ سِلسلہ مراد تھی۔ اور تعلین عطاء کرنے سے مراد یہ تھی کہ اب جذب سے سلوک کی طرف لوٹنا (ہوگا سرکار بوسف شاہ باباؓ کو۔)

Under the direction of Baba Sahib (Sarkar Tajuddin Baba (ra)), Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) started his travels from Baba Sahib's (Sarkar Tajuddin Baba (ra)) ancestral home city, Madras. Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) used to tell us that a large number of people joined the Silsila and it was notable that a considerable number of Hindus also became devotees.

بابا صاحب السركار تاج الدین باباً کے تکم کے تحت سب سے پہلا سفر سركار (بوسف شاہ باباً) نے بابا صاحب (سركار تاج الدین باباً) کے آبائی وطن مدراس ہی سے شروع كيا۔ سركار (بوسف شاہ باباً) فرماتے تھے كہ بڑی كثرت سے لوگ سلسلے میں داخل ہوئے اور بڑے مزے كی بات ہے تھی كہ كثیر تعداد میں ہندو بھی معتقد ہوئے۔

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) said,)

"They used to seat us on a raised platform, put tilak (the red dot powder on the forehead) and perform Aarti ceremony (similar to how Hindus honor their deity)."

"وہ ہمیں باقاعدہ تخت پر بیٹھا کر تِلک (ماتھ پر لال رنگ کا پاوڈر) بھی لگاتے تھے اور ہماری آرتی (جیسے کے ہندو اپنے دیوتا کا احترام کرتے ہمیں) بھی أتارتے تھے۔"

#### (Sarkar Aala Hazrat (ra) continues from here,)

From Madras, Sarkar traveled to:

- Bombay (Mumbai)
- بمبئ (ممبئ)

Kathiawar

• كالحصيا وار

- Poona (Pune)
- پونا (پونے)

Dhoraji

• د هوراجی

Rajkot

• راج کوٹ

Ahmadabad

• احمد آباد

- Junagadh...
- جونا گڑھ۔۔۔

...and a very large number of people joined the Silsila.

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) narrated,)

Our appearance and manners were such that I had a shaved head, wore a long shirt, loincloth, with bare head and bare feet. I ate very little, observed frequent night vigils and had a couple of hours of sleep. Most of the time, I lived on tea. Every Thursday, wherever we went, we offered Fatiha, the special format of which we (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra), himself) had put together and had it approved by Baba Sahib (ra). The practice of Fatiha, including the Bouquet of Holy Remembrances (Guldastah Shareef), became well established among the disciples. This format of the Fatiha is specific to our Silsila and is full of great spiritual benefits.

ہاری وضع قطع ہے تھی کہ سر کے بال منڈائے تھے، لمبا کُرتا اور تہبند لباس ہوتا تھا۔ نگے سر، نگے بیر رہتے تھے، بہت کم کھاتے تھے، زیادہ تر شب بیداری یا گھنٹے ۱ گھنٹے لازمی سونا ہوتا تھا۔ جہاں بھی جاتے ہوتا تھا۔ جہاں بھی جاتے تھے، وہاں ہر جمعرات کو فاتحہ، جِسکا خاص طریقہ خود ہم نے ترتیب دیا تھا اور بابا صاحب ؓ سے منظور کرایا تھا۔ یعنی معہ گلدستہ شریف مریدوں میں رائج کر دیا گیا۔ یہ ہمارے سِلسلے گلدستہ شریف مریدوں میں رائج کر دیا گیا۔ یہ ہمارے سِلسلے کی امتیازی فاتحہ ہے اور بہت پرکیف اور بااثر ہے۔

(Explanation: Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) had assembled the original Fatiha format and Guldastah Sharif that ended with Manqabat of Sarkar Tajuddin Baba (ra) before standing up for Salaam. This Guldastah was later updated by his Sajjadah-Nasheen Hazrat Zaheen Shah Taji (ra), with guidance from Sarkar Aala Hazrat Albeyle Shah Yousufi (ra). He added an ode in remembrance of Sarkar Yousuf Shah Baba (ra). Further changes were made, more recently, by His Eminence our Hazrat Baba Shah Mehmood Yousufi (ra).

(وضاحت: سرکار یوسف شاہ باباً نے طبع زاد فاتحہ کی ترتیب اور گلدستہ شریف کو تشکیل کیا تھا جو سلام کے لیئے کھڑے ہوا۔ اس ہونے سے پہلے سرکار تاج الدین باباً کی منقبت پر ختم ہوا۔ اس گلدستہ کی، بعد میں، اُن کے سجادہ نشین حضرت ذہین شاہ تاجئ نے سرکار اعلیٰ حضرت، البیلے شاہ یوسفیٰ کی رہنمائی میں تجدید کی۔ انہوں نے سرکار یوسف شاہ باباً کی یاد میں ایک منقبت کا اضافہ کیا۔ مزید تبدیلیاں، حال ہی میں، ہمارے سرکار مربیات حضرت بابا شاہ محمود یوسفیٰ نے کی ہیں۔

Sarkar Aala Hazrat Albeyle Shah Yousufi (ra) included, in Sarkar Namah, the version of Guldastah as it was at that time. Following this sacred tradition, the most current version of Guldastah, as of December 2021, has been included in this translation.)

سرکار اعلیٰ حضرت البیلے شاہ یوسفی ؓ نے سرکار نامہ میں گلدستہ کا اُس وقت کا نسخہ شامل کیا تھا۔ اس مقدس روایت کے

بعد، دسمبر ۲۰۲۱ تک گلدستہ کا سب سے حالیہ نُسخہ اس ترجے میں شامل کیا گیا ہے۔)

First, read Bismillahir Rahmaan-ir-Raheem and Darood-e-Taaj, then begin reading Guldastah Shareef as follows:

سب سے پہلے، بِنم اللّهِ الرِّحْمَنِ الرِّحِيم، درودِ تاج، اور اُسكے بعد مندرجہ ذیل کی طرح گلدستہ شریف پڑھنا شروع کریں:

#### **Introduction of Belief Section:**

Bandaey Parwar Digaram, Ummate Ahmad Nabi

I am a servant of my Creator and in the community of Ahmad

the Holy Messenger.

- Dost Daare, Chaare Yaaram, Taabe Aulaade Ali:
   I am an ally of all the Four Companions (Khulafa-e-Rashideen) and subservient to the children of Ali (rz).
- Mazhabe Hanafiyeh Daaram, Millate Hazrat Khaleel:
   My religion is love (not Hanafi Fiqh) and my nation is that of
   Hazrat Khaleel (Hazrat Ibraheem (as)).
- Khaak Paey Ghousul Aazam, Zere Saaey Har Wali:
   I am the dust at the feet of Ghous-ul-Aazam and I'm under the protection of every Saint.

### تَعَارُفِ عَقَالَدَ:

- وست قار عَالِ عَلَيْ عَلَيْ
   دوست چارول یار کا، میں تابتہ علیؓ کی اولاد کا ہول
- تذہب خفیر وازم ملت، خضرت خلیل مند، حضرت خلیل کی مذہب حف اور محبت ہے، میں ملت، حضرت خلیل کی
- خَالَيْا عُ غُوثُ اللَّ عَظُمُ إِيرِ سَايِي جرر وَلِى
   خاك ياہ غوث اللَّ عظم كا، ميں زير سايہ ہر ولى كا ہوں

#### **Panjatan Pak Section:**

- Gul Guft, Keh Man Mazhabe, Deeni Daaram:
   The Flower says that it's religion and Deen is this...
- Baaruey, Rasool Hamm, Nasheeni Daaram:

  As I came face to face with the Messenger.
- Rangam Chu, Muhammad Hasto, Buyam Chu Ali:
   My color is that of Muhammad and my fragrance is that of Ali (rz).
- Khulqe Hasano, Khuwe Husseini Daaram: My nature is that of Hasan (rz) and my disposition is that of Hussein (rz)
- Muhammad Gul Hasto, Ali Buwe Gul:

  Muhammad is the flower, Ali (rz) is the fragrance.
- Buwad Fatimah, Andaraañ Barge Gul:
   Bibi Fatimah (rz) is the inner core of the flower.
- Chu Ittarash, Barr Aamad, Husseino Hasan:
   Scents that emanate are Hussein (rz) and Hasan (rz).
- Muattar, Shud Azwei, Zameeno Zaman: That has perfumed the entire time and space.

### پَنْجَنَّن بَاِك:

- گل گفت كه من مذهب ديني وازم
- پھول کہتا ہے کہ میرا دین ہے ہے۔۔
  - باروم ترسول مهم تشيني وارم
  - جو ہم نشین ہوا رسول شاہنی سے
  - رَكُّم چُو مُحَدَّ اَست وَ بُومَم چُو عَلِيٌّ

میرا رنگ محمد طلطنی کا رنگ ہو گیا، میری بو علی شی خوشبو ہو گئی

- خُلْقِ حَسن الله وَ خُومِ مُحَسِينِي الله وَ الرَّمِ مِيرِي جَبلَّت حُسيني الله و الله على ميري جَبلَّت حُسيني الله و الله
  - مُحَدِّ الْمُنْفَقِينَ كُلِ آستُ وَ عَلِيْ بُوعِ كُلِهِ

محمد ﷺ مکمل پھول ہیں، اور علیؓ پھول کی خوشبو

- لُؤد فَاطِمَةٌ أَنْدَرَال بَرگِ گُل
- بی بی فاطمہ چول کے اندر گلبرگ ہوئیں
  - پچه عطرش بر آند مُسَينٌ و حَسَنُ
- جو عِظر تیار ہوئے تو حُسین ؓ و حسنؓ کی آمہ ہوئی
  - مُعَظَّر شُد اَزُومے زَمین و زَمَن

جس کی مہک نے زمان و مکاں کو مہکا دیا

#### **Hazrat Ali Section 1:**

- Ousaafe Ali, Bah Guftagu, Mumkin Neist: To explain the Qualities of Hazrat Ali (rz), in words, is impossible.
- Gunjaishe, Behre Dar Subu, Mumkin Neist: Like confining all the worlds oceans within a bottle is impossible.
- Mann Zaate Ali, Bawajibiñ Kaidanam: How can I have even an inkling of understanding of who Ali (rz) is?
- Illaah Daanam, Keh Misle-Ou, Mumkin Neist: I only understand that another one like him is not possible.

# حَضَرَت عَلِيٌّ ا: • أوصَافِ عَلِيٌّ بَهِ گَفتگوهِ مَمكن نيست

علیؓ کی صِفات، محض گفتگو سے بیان ہوں؟ ممکن نہیں ہے

- گنجایش بخر در سبو ممکن نیست
- ایک پیالی میں دنیا کے سمندروں کی گنجائش؟ ممکن نہیں ہے
  - مَن زَاتٍ عَلَيٌ بَوَاجِيى كه دَائم . میں کسے علی شمی ذات کی حقیقت کو سمجھ سکتا ہوں؟
    - إلَّا دَانَم كه مِثل أو ممكن نييت بس اتنا سمجھا ہوں کہ اُنکی مثال ممکن نہیں ہے

#### **Hazrat Ali Section 2:**

- Bah Behre Kono Makaañ, Gohare Khushaab Ali:
   In the ocean of time and space, a freshwater pearl is Ali (rz).
- Ba Daftare Do Jahaañ, Farde Intikhaab Ali:
   The Authority of Both the Worlds has chosen Ali (rz).
- Bah Aslo Far'a Babeeno, Tameeze Martaba Kun:
   Deduce his rank from what you know to be Reality.
- Abul Bashar, Buwad Aadam, Abu Turaab Ali: Father of humanity is Adam (AS), Father of the clay creation is Ali (rz).

### حَضرت عَلِي "٢:

- بَه بَحْرِ کُونُ و مکال گوہر خُوشَابِ عَلِیٌّ کونوں مکاں کے سمندر میں شفاف یانی کا ایک گوہر علی ؓ ہیں
  - بَہ وَفَتَر وُو جَمَال فَردِ إِنْتِخَابِ عَلِيٌّ
     دفتر دو جہاں کے انتخاب کردہ فَرد علیٌٰ ہیں
  - بَه أصلُ و فَرع بَين و تَميز مرقبة كن
     حقيقت كى نظرول سے، مرتبے پر غور ہو
  - اَبُو البَشَر بُود آوم اَبُو ثُراب عَلِيٌّ
     بَشریت کے بابا آدم ہیں، تو مٹی کے بابا علیؓ ہیں

#### **Hazrat Imam Hussein Section 1:**

- Bas Hast, Hubbe Husseino Hassan, Baseenaey Ma:
   My heart is overflowing with Love for Hussein (rz) and Hasan (rz).
- Hami, Zamurrado Laalasto Dar, Khazeenaey Ma: These are our treasures (more valuable than) emeralds and rubies of the entire world to us.
  - خفرت اِمَام مُحْتَيِن اللهِ عَلَيْ وَ حَسَنُ بَسِينَةٍ مَا • لَبَى اَسَت حُبِ حُتَيِنٌ وَ حَسَنٌ بَسِينَةٍ مَا بهر پور حُب حُسِنٌ و حسنٌ کی ہے میرے سینے میں
    - ہمیں زمری و لعل آست در خزیت کا
       یہی تو زمرد اور لعل ہیں میرے خزینے میں

#### **Hazrat Imam Hussein Section 2:**

- Shah Hast Hussein, Baadshah Hast Hussein:
   King is Hussein (rz), King of kings is Hussein (rz).
- Deeñ Hast Husseino, Deeñ Panaah Hast Hussein:
   Islam is Hussein (rz), Islam's Guardian is Hussein (rz).
- Sar Daad, Wa Nadaad Dast, Dar Daste Yazeed:
   He offered his head, but not his hand, over to Yazeed.
- Wallah Keh Binaey, Laa Ilaaha Hast Hussein: By God, "Laa Ilaaha" is not anything other than Hussein (rz).
  - خضرت اِمَام حُسَينٌ ٢: • شَاه اَست حُسَينٌ بَادِشَاه اَست حُسَينٌ شاه بين حُسينٌ، بادشاه بين حُسينٌ
  - دیں آست محسین و دیں پناہ آست محسین و دین ہیں محسین دین کی بناہ ہیں محسین ا
    - سر داد، و نداد دست، در دست یزید سر دیا، نه دیا هاته، یزید که هاته سی
  - وَاللّٰه كَم بِنَائِ لِلَّا إِلَٰه اَسْت خُسَيْنٌ قشم الله كي، ''لاَ إِلٰه'' سے اللّٰه نہيں ہيں حُسينٌ

#### **Hazrat Imam Hussein Section 3:**

- Mere Maula, "Qulho Allaho, Ahadd" Ke Vaaste: My Lord, for the sake of "Qulho Allaho Ahad".
- "Isme Aazam", Aur "Allah, Hus-Samad" Ke Vaaste: For the sake of Allah's Greatest Name and Allah (swt) the Independent.
- Apni Maañ Ke, Baap Ke, Bhai Ke Jadd Ke Vaaste: For the sake of your mother, father and ancestors of your Brother.
- Ya Hussein, Ibne Ali, Pohoncho Maddad Ke Vaaste: Oh Hussein (rz), son of Ali (rz), come for our aid and assistance.

- خضرت اِمَام مُمَّيِنٌ س: ميرے مولی «قُل هو اَلله اُحَد" کِ وَاسطے
  - ''اِسم أعظَم'' أور ''اللهُ الطَّمَد'' كِ وَاسطِ
- أَيِن مَال كِ بَابٍ كِ بَعَائِي كِ جَد كِ وَاسطِ
  - یا حُسَین اِ اِبن عَلِی پُهُنچُو مَدو کے واسطے

#### **Hazrat Imam Hussein Section 4:**

• Imaame Deeñ, Sultaane Madinah, Shahoñ Ke Sardaar Hussein:

Chief of Islam, King of Madinah, Leader of Monarchs is Hussein (rz).

خضرت **آمام مُتَمِینٌ ہم:** • آمام دِیں سُلطانِ مریبنَہ شَاهوں کے سَردَار حُسَینٌ

#### **Hazrat Ghousul Azam Section:**

- Ghousul Aazam Bamane, Bey Saro Saamaañ Madade: Greatest of Helpers, please help as I am without any means.
- Qiblaey Deeñ Madade, Kabaey Imaañ Madade:
   Help, oh the focal point of Islam, assist oh the center of faith.
- Ma Gadaayem To, Sultane Do Alam Shudahi:
   I am a beggar and you are the Sovereign of the Two Realms.
- Az To Daarem Tamey, Ya Shahe Jeelaañ Madade:
   From you, we receive all support and assistance, Oh
   King of Jeelañ.
- Mustafa Daade Tura, Khil'atte Ghousul Aazam:
   Mustafa honored you with the title of Greatest
   Helper.
- Haadiye Raahe Huda, Jaane Mureedaañ Madade:
   Guide to the right path, the life source of those that have attained unity, assist us.

## حَفرت غُوثُ الاعظمُ:

• غُوثُ الاعظم تَبَن به سَر و سَلَمَال تَمَدِب • . . عنا الت

یا غوث الاعظم، میں ہوں بے سر و ساماں، میری مدد کیجیئے

- قبائی ویں تردیے تعبر و ایمال تردیے
   دین کا قبلہ، ایمال کا تعبہ، میری مدد کیجیئے
- مَا گَدَائِمُ تُو سُلطَانِ وُو عَالَم شُدَهِ عِ میں بِھکاری ہوں، اور آپ ہیں دو عالم کے سلطان، بیشک
  - آز تُو دَارِيم طَمَع يَا شَيهِ جِيلالٌ مَددي آپ ہي سے آرزو ہے، يا شاہِ جيلالٌ، ميري مدد كيچيئے
- مُصطَفَّى عَلَيْ قَادِ رُرًا خِلِعَتِ عَوْثُ اللَّعظمُّ مَّ المُعظمُّ عَلَيْ اور غوث اللَّعظمُّ كا خِطاب ديا
  - ہادی تااو ہدی تال مربدال تددیے
     سیحی ہدایت کے ہادی، مراد پالینے والوں کی جان، میری مدد کیجیئے

#### Khwaja Ghareeb Nawaz Section:

- Tumhari Zulf Se Hei, Silsila Ghareeb Nawaaz:
   The chain of Silsila emanates from your locks of hair, Oh
   Ghareeb Nawaz (ra).
- Aseere Daame Muhabbat, Huñ Ya Ghareeb Nawaaz:
   I'm a captive in the snare of love, Oh Ghareeb Nawaz
   (ra).
- Tumhi Ko Laaj Hei Meri, Keh Meiñ Tumhara Huñ:
   My honor is yours, as I belong to you.
- Bura Huñ Ya Keh Bhala, Khwajaey Ghareeb Nawaaz:
   Whether I am bad or good, my Master Ghareeb Nawaz
   (ra).
- Moinuddeen Wali, Dastageere Mohtaajañ:
   Moinuddin, the Saint, is the helping hand for the needy.
- Ghareeb Parwaro Mushkil, Kusha Ghareeb Nawaaz:
   Protector of the poor, reliever of hardships, Ghareeb
   Nawaz (ra).

### فَوَاجَهُ عَرِيبٍ فَوَازٌّ:

- تُمهَادِی زُلف سے ہے سِلسِلَه غَریب نَوَازُّ
  - أسير دَامِ مُحِبَتُهِ بُول يَا غَرِيبِ نُوازُ
- تُمی کُو لَاج ہے میری کسر میں تُمتازا ہُوں
  - بُرًا بُول يَا كم بَعْلًا خَوَاجَمُهُ غَريب نُوازُّ
    - معينُ الدّين ولي وست عُير معلَّا عَال
  - غَريب بَروَر و مشكل كشَا غَريب نُوازْ

#### **Hazrat Baba Tajuddin Section 1:**

- Tajedeeñ, Noore Mubeeñ, Azmatt Vaale Baba:
   Crown of Islam, evident divine light, Baba of grand magnificence.
- Waaki Vaale Meri, Dunya Se Niraale Baba:
   Baba From Waaki Shareef is my One and Only, in the entire world.
- Kashtiey Umre Fana, Behre Khata Meiñ Doobi:
   The transient lifeboat sank into the age of abyss and ocean of sins.
- Baadbaañ Toot Gaey, Aap Sambhaaleiñ Baba:
   Sails and masts have broken, you take it over, Baba.
- Shamme Irfaañ Se Mera, Sadr Munawwar Kardo: Illuminate my bosom with the light of gnosis.
- Noor Ke Saañche Meiñ, Allaaha Ke Dhaale Baba:
   From the mold of divine light, Allah (swt) created you, Baba.
- Jaadaey Raahe Tariqat, Meiñ Huñ Meiñ Aablah Pa:
   I've blisters on my feet from treading the inner, spiritual path.
- Door Manzil Hei Mujhe, Aap Sambhaleiñ Baba:
   My destination is still far, do take care of me, my Baba.
- Apne Shaidaoñ Ko Ek, Jaame Muhabbat Dena:
   Serve goblets of the nectar of love to those that revere you.
- O Naey Saagharoñ Ke, Baant Ne Vaale Baba:
   Oh Baba, the distributor of the new divine drinks.
- Arsaey Hashr Hei Aur, Mujhsa Gunaah Gaar Kalaam:
   The end time is upon us and here I am, a great sinner, busy pleading.
- Saayaey Daamane, Rehmatt Meiñ Chupa Le Baba: Cover and protect me under your divine grace Baba.

### خَفرت بابا تَأْجُ الدِينُ ا:

- تَاحِ دِين نُور مِبين عَظمت وَالْحِ بَابًا
  - وَاکِ وَالِے میرِی دُنیا ہے نِرَالے بابًا
    - تَشْتِى عُمْرِ فَأَ بِحَرِ خَطَا مِينِ دُوبِي
    - بادبال لُوٹ گئے آپ سنجالیں باباً
- شَمِع عرفال سے میرا صدر مُنوَّر کردُو
- نُور کے سَانچے میں اللہ کے وُھالے بَابًا
- حَادَهُ رَاهِ طَرِيقَت مين بُون مين آبله يا
  - دُور منزل ہے مجھے آپ سَنجَالیں بابًا
    - أينِ شَيدَاؤُل كُو إِكَ عَامِ مُحَتَّد دِينَا
  - أو نَنْ سَاغَرُول كِ بَانْتُنْ وَالْمِ بَابَا
  - عَرَصَهُ حَشْر ہے أور مُجِم سَا عُنبِهَار كَاآم
    - سَائِيْ وَامَن رِحمَت ميں چُھيَا لے بَابًا

#### **Hazrat Baba Tajuddin Section 2:**

- Shahen-Shaahe Joodo, Sakha Mere Baba: The Emperor of bounty and generosity is my Baba.
- Heiñ Waliyoñ Ke Haajat, Rawa Mere Baba: Attender to the needs of even the Saints is my Baba.
- Nabiyo Ali Ka, Mila Bhed Tum Se:

Secrets of Prophet and Ali (ra) are revealed through you.

- Aiyaañ Raaze Haq, Barmala Mere Baba:
   The manifest revelation of the Truth is my Baba.
- Heiñ Shaaho Gada, Tere Dar Ke Bhikari:
   Kings and commoners are all beggars at your court.
- Heiñ Aalam Ke Mushkil, Kusha Mere Baba:
   Reliever of hardships for the entire universe is my Baba.
- Mere Taaj Vaale, Meri Laaj Rakhle:
   Baba Tajuddin (ra), you're my crown, please guard my honor.
- Nahi Mera Tere, Siva Mere Baba:
   For me, there's none other than you, my Baba.
- Rahe Ishq Meiñ, Tera Hindu Hei Momin:
   Even a Hindu that is steadfast in your love, is a Momin.
- Heiñ Momin Tere, Auliya Mere Baba:
   Momin who are with you, are like Saints, my Baba.
- Khata Posh Hei Tera, Daaman Mubarak:
   Your blessed cloak is the concealer of faults (of others).
- Tu Daaman Meiñ Hamm Ko, Chhupa Mere Baba:
   May you keep us, wrapped within your cloak, my Baba.
- Tere Dar Ka Adna, Gada Hei Yeh Waala:
   Here is an insignificant beggar at your door.
- Isse Hei Tera, Aasira Mere Baba: His reassurance is only you, my Baba.

### خَفْرَت بَابَا تَأْنُ الدِينُ ٢:

- شَمِنشَاهِ جُودُو سَخَا ميري بَابًا
- ہیں ولیوں کے خاجت روا میرے بابا
  - نَبِي طُلْطُنَا وعَلِيٌّ كَا مِلَا بَهِيد ثُمُ سِير
    - عَیَال رَازِ حَق بَرِمَلًا میرے بَابًا
  - ہیں شاہ و گذا تیرے در کے بھکاری
    - ہیں عالم کے مشکل کشک میرے باباً
- میرے تاج والے میری لاح رکھ لے
  - نمیں میرا تیرے بوا میرے باباً
  - رَاهِ عِشْقُ مِينِ تِيرًا بِندُو ہے مومِن
  - ہیں مومن تیرے اولیاء میرے بابا
    - خطًا پُوش ہے تیرا دامن مُبارک
  - تُو دَامَن ميں ہم كُو جُعيًا ميرے بابًا
    - تیرِے وَر کا اَدنیٰ گَدَا ہے یہ وَآلَہ
      - اِسے ہے تیزا آسرًا میرے بابًا

#### **Hazrat Baba Tajuddin Section 3:**

- Woh Jahaañ Makhzane Qura'an Bane Baithe Heiñ:
   Where he hails, as a treasure trove of Holy Quran...
- Wahaañ Jibraeel Se Darbaan Bane Baithe Heiñ:
   There, like Jibraeel (AS), he guards the gates (of knowledge).
- Tajuddeeñ Zeb Dahe Arzo Falaq Heiñ Wallah:
   By God, Tajuddeen's (ra) countenance exceeds the beauty of the heavens and the earth.
- Balke Konain Ki Woh Jaan Bane Baithe Heiñ:
   In fact, he is the life force of the Universe.
- Zaate Wajib Ne Kiya Shakal Meiñ Unke Jalwah:
   The Essence of God has manifested itself, in his form.
- Garche Tashbeeh Meiñ Insaan Bane Baithe Heiñ: Although, he appears to be like any human being.
- Jis Ne Daikha Hei Unheiñ Uss Ne Ussi Ko Dekha:
   Whoever has seen him, has witnessed The One (dual meaning, can be pointed towards the Witnesses Themselves or Allah (swt)).
- Hamm Bhi Iss Deed Se Hairaan Bane Baithe Heiñ: We too are awestruck as we witness this vision.
- Lutf Hei Shahi Ka Darbaar Meiñ Unke Hamm Ko: In His Court, we are treated like royalty.
- Unke Darbaan Bhi Sultaan Bane Baithe Heiñ:
   Here, even his doorkeepers are honored like sovereigns.
- Ho Fana Zaate Rasoole Arabi Meiñ Waalah:
  Here, even his doorkeepers He's merged with the essence of the
  Messenger from Arabia, with love (dual meaning, Waalah or
  Wala can refer to "Madly in Love", and/or His Pen-Name)
- Ahmade Paak Ki Kya Shaan Bane Baithe Heiñ:

  What grandeur has he acquired of Ahmad

  the Immaculate

### خَفرت بابا تَاجُ الدِينُ ٣:

- وُه جَمَال مُخزنِ قُرْآن بِينِ بِينْهِ إِين عَرِينَ
  - وَبَالَ جِبرَائِيلٌ سے وَرَبَانَ بَنِي مِيشْهِ بِين
- تَانُ الدِينُ زِيبِ دَهِ اَرضُ و فَلَك بين وَالله
  - للكر كُونَين كِي وُه جَان بِيْ بِينْهِ إِين
- زَاتِ وَاجِب نِے كَيَا شَكَل مِين أَن كِ جَلوَه
  - گرچِه تَشبِيهِ مِين اِنتان بِخِ بِينِے بِين
- جِس نے دَیکھا ہے اُنہیں اُس نے اُسی کُو دِیکھا
  - ہم بھی اِس دِید سے خیران بنے بیٹھے ہیں
  - لُطف ہے شَائِی کا دَربَار میں اُن کے ہم کُو
    - أن كِ دَربَان بَهِي سُلطَان بِينِ بِيشْهِ بِين
      - أبو فَأَ زَاتِ رَسُولِ عَرِبِي شَلِيْنَكُ مِين وَآلَه
    - أحمر المُلْفَقِينَا عَلَى كِي كَيا شَانَ بَيْ بِيشْطِ بِين

#### **Hazrat Yousuf Shah Baba Section:**

• Muhammad Shaan, Yousuf Shah Baba:

Grandeur of Muhammad is Yousuf Shah Baba (ra).

- Ali Ki Jaan, Yousuf Shah Baba:
   Lifeforce of Ali (ra) is Yousuf Shah Baba (ra).
- Meri Dunya, Mera Uqba, Mera Deen:
   My world, my divine focal point and my Islam
- Mera Imaan, Yousuf Shah Baba:
   The totality of my faith is Yousuf Shah Baba (ra).
- Haqiqat Meiñ, Khuda Ki, Maarifat Hai: In reality, God's divine gnosis is...
- Tera Irfaan, Yousuf Shah Baba:
   To be your gnostic, Yousuf Shah Baba (ra).
- Sarapa Sharhe, Aayaate Ilaahi:
   From head to toe, an embodiment of Allah's holy signs...
- Khusha Quraan, Yousuf Shah Baba:
   Glad tidings of the Holy Quran is Yousuf Shah Baba (ra).
- Pasey Pardah Heiñ, Tajuddeen Baba:
   Behind the scenes is Tajuddin Baba (ra).
- Alal Eilaan, Yousuf Shah Baba:
   Openly declared is Yousuf Shah Baba (ra).
- Tere Dar Ka, Faqeer Huñ Baba:
   I'm but a beggar at your door Baba (ra).
- Mujhe Bhi Bheek, Dedo Mere Aaqa: Give alms to me as well, my Lord.
- Ba Har Surat, Albeyle Yousufi Heiñ: In all ways, Albeyle Yousufi is...
- Teri Hi Jaan, Yousuf Shah Baba: Your own spirit, Yousuf Shah Baba (ra).

### خَفرت بابا يُوسُف شَاهُ:

- مُرِّ الْمُنْفِينَا مَان يُوسُف شَاه بابًا
  - عَلِيٌّ كِي جَان يُوسُف شَاه بَابًا
- میری وُنیا میرا عُقلی میرا دِیں
  - ميررًا إيمان يُوسُف شَاه بابًا
- حقیقت میں خُدَا کی معرفت ہے۔۔۔
  - تيرًا عرفان يُوسُف شَاه بَابَأُ
  - سَرَايًا شَرحِ آيَاتِ الْهي ---
  - خَوشًا قُرآن يُوسُف شَاه بَابَأً
  - لَيْسِ بَرِدَه بِين تَأْثُ الدِّينِ بَابًا
    - عَلَى الاعلان يُوسُف شَاه بَابًا
    - تیرے در کا فقیر ہُوں باباً
  - مجھے بھی بھیک دے دُو میرے آقا
    - بَهر صُورَت البيلي يُوسُفِي بين
    - تيري بى جان ئوسف شاه باباً

#### Fatiha:

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) adopted the Shazili method of Fatiha to be read after Guldastah Shareef.)

- Read Darood Shareef > A'udhu Billahi Minash Shaitanir Rajeem > Bismillahir Rahmaan-ir-Raheem > and <u>Surah</u> <u>Al-Kafirun</u>.
- Read Darood Shareef > Bismillahir Rahmaan-ir-Raheem
   and <u>Surah Al-Falaq</u>.
- 3. Read Darood Shareef > Bismillahir Rahmaan-ir-Raheem > and Surah An-Naas.
- **4.** Read Darood Shareef > Bismillahir Rahmaan-ir-Raheem > and <u>Surah Al-Fatiha</u>.
- 5. Read Darood Shareef > Bismillahir Rahmaan-ir-Raheem> and <u>Ayat Al-Kursi</u> (only until "Bimasha'a").

(Explanation: Although, we call this whole process, "Fatiha"; this particular section is actually the "Fatiha", which is first preceded by: Darood-e-Taj > Guldastah Shareef > Fatiha (this section noted above), which are all done while remaining seated. All these parts

are then followed by: Salaam on Rasulullah > Isaale Sawab >

Dua, which are all read while standing, out of respect.)

Sarkar Namah: Page Number 98

رسرکار یوسف شاہ باباً نے گلدستہ شریف کے بعد فاتحہ پڑھنے کا شازیلی طریقہ اختیار کیا۔)

الما مرتبه درود شريف پڑھيں > أعوذ بالله من الشيطان الرجيم > بيئم الله الرق من الشيطان الرجيم > بيئم الله الرقحمن الرقيم > ايك مرتبه سُورها لكافرُون لا الرقيم > الله الرقحمن الرقيم الله الرقحمن الرقيم الله الرقحمن الرقيم الله الرقحمن الرقيم الله سُوره الفكل - ايك مرتبه سُوره الفكل -

سرایک مرتبه درود شریف پڑھیں> بِسُم اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ> اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ> ایک مرتبه سُوره النَّاس۔

۱۳ مرتبه درود شریف پڑھیں> بیٹم اِللّٰهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ> ایک مرتبه سوره فَاتِحَہُ۔

۵۔ ایک مرتبہ درود شریف پڑھیں > بِٹم اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِیمِ > اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِیمِ > ایک مرتبہ آیتہ الکرسی (صرف ''الّا بماشاء'' تک)۔

(وضاحت: اگرچہ، ہم اس پورے عمل کو "فاتحہ" کہتے ہیں؛ یہ خاص حصہ دراصل "فاتحہ" ہے، جس سے پہلے: درودِ تاج > گلدستہ شریف > فاتحہ (یہ حصہ اوپر لکھا گیا ہے) آتی ہے، یہ سب کچھ بیٹھے رہتے بیوئے کیا جاتا ہے۔ یہ تمام حصے: رسول الله شائلی پر سلام > ایصال ثواب > دعا، اس کے بعد ہوتے ہیں، جو سب بااحترام کھڑے ہو کر پڑھے جاتے دیا، اس کے بعد ہوتے ہیں، جو سب بااحترام کھڑے ہو کر پڑھے جاتے ہیں۔)

#### Then stand and recite 'this' before reading Salaam:

- Zebe Zameeno Aasmañ, Salle Alaa Muhammadin
  The beauty of the Heavens and the Earth is God Glorified
  Muhammad
  .
- Zeenate Arshe La Makañ, Salle Alaa Muhammadin
  The elegance of the limitless Heavens is God Glorified
  Muhammad
  ...
- Ae Ba Nigahe Bey Niyaaz, Kaare Mane Gada Basaaz You, with your benevolent vision, gaze upon this destitute's state.
- Sho Ba Mujeebo Mehrbañ, Salle Alaa Muhammadin
   Gracious Sovereign and Responder to Pleas is God Glorified

   Muhammad

### پھر کھڑے ہو کر سلام سے پہلے ایدا پڑھیں۔

- نینتِ عَرْشِ لَا مکال، صَل، عَلٰی مُحَمِّهِ
   عرشِ لا مکال کی زینت، صلِ علی مُحَمِّشَ ہیں
- آے تبہ نگاہ بے نیاز، کار منے گذا تبہ ساز
   (آب) نگاہ بے نیازی والے (آقا)، ہو ایک نظر مُجھ فقیر کی بگڑی پر بھی
  - شُوبًا بِحِيبُ مهربَال، صَل، عَلَى مُحِيِّرٍ (ایسے) شاہ جو مجیب بھی اور مہربان بھی، صل ِّ علی مُحر ﷺ ہیں

#### Salaam:

Ya Nabi Salaam Alaika. Ya Rasool Salaam Alaika.

Oh Prophet, peace be upon you. Oh Messenger, peace be upon you.

Ya Habeeb Salaam Alaika. Salawaat-Tullah Alaika.

Oh Beloved, peace be upon you. Blessings of Allah (swt) be upon you.

سَلَام:

کیا نبی سلام علیت، کا ترسول سلام علیت یا نبی طلط آپ پر سلامتی ہو، یا رسول طلط آپ پر سلامتی ہو۔ کیا تحبیب سلام علیت، صلوات اللہ علیت یا اللہ کے حبیب طلط آپ پر سلامتی ہو، آپ پر اللہ کی صلوات ہو۔

1. Anta Shamsun, Anta Badarun. Anta Nurun, Faoqa Nuri.

You are the (blazing bright) sun, you are the (beautiful) full moon. You are the divine light upon divine light.

Anta Akseeriw Waghali. Anta Misbahe Suduri.

You are the ether of creation. You are the lit-up lamp in every bosom.

ا۔ آنت شَمْلُ آنت برگر، آنت نُولُ فَوَلَ نُورِی
آپ (دِہات روشن) سورج ہیں، آپ (دل فریب) چاندنی کا
چاند ہیں، آپ نور کے اوپر تلے نور ہیں۔
آنت آسیر و فالی، آنت مصباح الطّدوری
آپ تخلیق کا آثیر ہیں، آپ ہر سِینے میں روشن دِیا ہیں۔

#### Ya Nabi Salaam Alaika. Ya Rasool Salaam Alaika.

Oh Prophet, peace be upon you. Oh Messenger, peace be upon you.

Ya Habeeb Salaam Alaika. Salawaat-Tullah Alaika.

Oh Beloved, peace be upon you. Blessings of Allah (swt) be upon you.

تا نبی سلام علیت، تا ترسول سلام علیت یا نبی سلامتی ہو، یا رسول سلامتی ہو۔ یا نبی سلامتی ہو، یا رسول سلامتی ہو۔ تا تحبیب سلام علیت، صلوات اللہ علیت یا اللہ کے حبیب سلامتی ہو، آپ پر اللہ کی صلوات ہو۔

**2.** Haq Ne Di Mairaaj Tum Ko. Aur Bakhsha Taaj Tum Ko. Truth (Allah (swt)) granted ascension to you and bestowed the crown upon you.

**Do Jahaañ Ka Raaj Tum Ko. Deeñ Salateeñ Baaj Tum Ko.** The sovereignty of Both the Worlds to you. Gave victory over kings to you.

۲۔ حَق نے دِی معراج تُمُ کو، آور بَحْنَا تَاج تُمُ کو اور دو جہاں حَقِ (اللّٰہ تعالٰی) نے آپ کو معراج عنایت کی، اور دو جہاں کی سَلطنت کا تاج آپ کو عَظا کیا۔ وَو جَمَال کلا رَاج تُمُ کو، وَیں سَلَاطِیں بَاج تُمُ کو دوعَالم کا مہاراج آپ کو بنایا، بادشاہوں پر آپ کو فتح دی۔

Oh Prophet, peace be upon you. Oh Messenger peace be upon you.

Ya Habeeb Salaam Alaika. Salawaat-Tullah Alaika.

Oh Beloved, peace be upon you. Blessings of Allah (swt) be upon you.

یا نبی سلام علیت، یا ترسول سلام علیت یا در سول سلام علیت یا در سول سلامتی ہو۔ یا رسول سلامتی آپ پر سلامتی ہو۔ یا حمید سلام علیت، صلوات ہو۔ یا اللہ کے حبیب سلامتی ہو، آپ پر اللہ کی صلوات ہو۔ یا اللہ کے حبیب سلامتی ہو، آپ پر اللہ کی صلوات ہو۔

## 3. Aap Sultane Madinah. Mahbate Wahiyo Sakeenah.

You are the King of Madinah. The receiver of the divine revelations and prophecies.

Noor Se Maamur Seenah. Mushk Se Behtar Paseenah.

Whose chest is beaming with divine light. Whose sweat is more fragrant than musk.

سرآپ سُلطانِ عمینہ، مَبَطِ وَی و السّکینہ
آپ سُلطانِ مدینہ ہیں، علم لدُنّی اور وَی کے نزول کا مَبط ہیں۔
فُور سے معمور سِینہ، مُشک سے بہتر پَسِینہ
آپ کا سینہ بھرپور نور سے منظم ہے، آپ کے پَسِینہ مطسّر میں
مُشک سے زیادہ یُرسوز مہک ہے۔

Oh Prophet, peace be upon you. Oh Messenger, peace be upon you.

Ya Habeeb Salaam Alaika. Salawaat-Tullah Alaika.

Oh Beloved, peace be upon you. Blessings of Allah (swt) be upon you.

تیا نبی سلام علیت، تا ترسول سلام علیت

یا نبی سلامتی ہو، یا رسول سلامتی ہو۔

یا نبی سلامتی ہو، یا رسول سلامتی ہو۔

تا تحبیب سلام علیت، صلوت اللہ علیت

یا اللہ کے حبیب سلامتی ہو، آپ پر اللہ کی صلوات ہو۔

یا اللہ کے حبیب سلامتی ہو، آپ پر اللہ کی صلوات ہو۔

### 4. Kaash Hasil Ho Huzuri. Dur Ho Jaaey Yeh Duri.

Only if your presence is attained. Away it would do with this separation.

#### Daikhluñ Yeh Shakle Nuri. Dil Ki Ho Muraad Puri.

I wish that I could gaze at this face, beaming with the divine light. My heart would attain its uttermost desire.

الم کاش عاصل ابُو مُحَنُورِی، دُور ابُو عَالَمْ یِه دُورِی کاش اور اور ایر دُوری دُور کاش ایس آپ کی مُحنوری اور قُربت حاصل ہو، اور ایر دُوری دُور اور عبائے۔
اور جائے۔
اور کی ایس شکل نُوری، ول کی ابُو مرَاد پُوری
کاش سرکار آپکا چہرہ نوری دکھ سکول، اور دِل کی یہ مراد پوری ہو حائے۔

Oh Prophet , peace be upon you. Oh Messenger , peace be upon you.

Ya Habeeb Salaam Alaika. Salawaat-Tullah Alaika.

Oh Beloved, peace be upon you. Blessings of Allah (swt) be upon you.

تیا نبی سلام علّیت، تا ترسُول سَلام علّیت یا نبی سلامتی ہو، یا رسول سلامتی ہو۔ یا تعبیب سَلام علّیت، صَلَوَات اللہ علّیت یا اللہ کے حبیب سلامتی ہو، آپ پر اللہ کی صلوات ہو۔

5. Hijr Meiñ Mushkil Hei Jeena. Dil Huwa Chaak Aur Seenah.

It's so hard to live with such a separation. My heart, as well as my chest are bursting open (with longing).

Thaamiey Mera Safeenah. Ya Shafial Muz Nabeenah. Hold steady my ship (assist me). Oh intercessor of

sinners (Muhammad ).

ہ ہجر میں مشکل ہے جینا، دِل بُوَا عَاک اَور سِینَہ آپ مشکل ہے جینا، دِل کی تَوْپ کی آپ کے فراق میں زِندگی بڑی مشکل ہے، جینے جینے اور دِل کی تَوْپ کی اِنتہا۔
اِنتہا۔
قَامَتُ مِیرِا سَفِینَہ، یَا شَفْعَ الْمُزنَبِین

تَقَام لَیجیئے میری کَشتی کو (میری مدد کیجیئے)، رِسالت مآب سُنهٔ گاروں کی شفاعت کرنے والے آقا (حضرت مُحمد الله علیہ)۔

Oh Prophet, peace be upon you. Oh Messenger peace be upon you.

Ya Habeeb Salaam Alaika. Salawaat-Tullah Alaika.

Oh Beloved, peace be upon you. Blessings of Allah (swt) be upon you.

یا نبی سلام علیت، یا ترسُول سلام علیت کا نبی سلامتی ہو۔

یا نبی سلامتی ہو، یا رسول سلامتی آپ پر سلامتی ہو۔

یا اللہ کے حبیب سلام علیت، صلوات ہو۔

یا اللہ کے حبیب سلامتی ہو، آپ پر اللہ کی صلوات ہو۔

After this, recite Isale Sawaab.

اس کے بعد ایثال ثواب بڑھیں۔

The most prominent aspect of Sarkar's demeanor was his ever-present smile. With disciples, visitors and friends, he always made sure that his behavior did not offend anyone's feelings. Even when he had to correct a disciple about any matter, he did it in a gentle, pleasant manner and brought it up to the individual, privately. He did not show any anger or resentment, ever.

سرکار کی خوش اخلاقی کا سب سے نمایاں پہلو سرکار کے ہر وقت کی خُندہ پیشانی تھی۔ مریدوں، مہمانوں اور دوستوں ہر ایک کے ساتھ ہمیشہ اس بات کا خیال رکھتے تھے کہ سرکار کے کسی طرز عمل سے کسید کی دلشکنی یا دل آزاری نہ ہو۔ اگر اپنے مرید کی کسی بات میں اصلاح بھی کرنی ہوتی تھی، تو اسکو بہت ہی خوش اسلوبی کے ساتھ میں کسی اور وقت کیلئے اٹھا رکھتے تھے۔ فل فور کسی قیم کی دُرش روئی یا خُگی کا مظہرہ نہیں کرتے تھے۔

For example, when he visited Kheragarh to initiate me as a disciple, my father, who used to drink alcohol, joined Sarkar at lunch after consuming alcohol. I was very concerned and felt strongly that my father should not have come before Sarkar in such a state. Sarkar, however, showed great deal of patience and forbearance while

sharing a meal with him, very cheerfully. Although I could smell the stench of alcohol from my father's mouth, Sarkar gave no indication of having noticed anything. The same thing happened at dinner time. It was such a bad habit of my father and I kept praying to Allah (swt), in my heart, that my father would just get rid of this bad habit.

مِثال کے طور پر, جب مجھے مرید کرنے کیلئے کھیرا گڑھ تشریف لائے، تو اُس زمانے میں میرے والد کو شراب یینے کی عادت تھی۔ اور دوپہر کے کھانے پر سرکار کے ساتھ وہ شراب یی کر شریک ہوئے تھے۔ مجھے سے خوف بھی ہوا کہ الی حالت میں اُنہیں سرکار کے سامنے نہیں آنا چاہیئے تھا۔ لیکن سرکار نے کمال صبر و تحمّل کا مظاہرہ فرمایا اور نہایت خوشدلی کے ساتھ کھانے میں شریک رہے۔ حالائکہ میں اپنے والد کے منہ (سے) شراب کی بدبُو صاف سونگھ رہا تھا، لیکن سرکار ایسے بن گئے کہ جیسے اُنہوں نے اِسکو محسوس ہی نہیں کیا ہے۔ رات کے کھانے پر بھی یہی ہوا۔ والد کی یہ اِتنی بُری عادت اور میں دل ہی دل میں اللہ سے دُعا کرتا رہتا تھا کہ یہ عادت پر چھوٹ حائے۔ The next day, after I became a disciple, Sarkar called me and, in private, said to me,

دوسرے دن، میرے مرید ہونے کے بعد، سرکار نے مجھے تنہائی میں اپنے پاس بلایا اور فرمایا کہ،

"Masoom Ali Khañ is a man with a good heart. We like him very much and his spiritual relationship (Nisbat) is also very strong. We know that he has pledged allegiance to Haji Waris Ali Shah Sahib (ra). The biggest thing is that you have become our disciple and he is your father. So in view of your earnest wish, we give you the good news that he will not be able to consume alcohol from tomorrow onwards. A person only recovers after he stumbles."

"معصوم علی خاں بڑے اچھے قلب کے انسان ہیں۔ ہمیں بہت پسند ہیں اور پھر اُن کی نسبت بھی بڑی مُقدس ہے۔ ہمیں معلوم ہیے کہ وہ حاجی وارث علی شاہ صاحبؓ سے بیعت ہیں۔ اور پھر سب سے بڑی بات تو یہ ہے کہ تم ہمارے مُرید ہوگئے ہو اور وہ تمهارے والد ہیں۔ تو تمهاری دیرینہ دِئی خواہش کے پیشِ نظر، ہم تمہیں خوشخبری سُناتے ہیں کہ کل سے وہ شراب نہیں پی سکیں گے۔ جب انسان کو ٹھوکر لگتی ہے تو شراب نہیں پی سکیں گے۔ جب انسان کو ٹھوکر لگتی ہے تو شیک ہو جاتا ہے۔"

I didn't say anything to Sarkar but I was scared. I didn't know what kind of stumbling experience my father may face.

The Miracle of God was that, after Sarkar's (Yousuf Shah Baba (ra)) decree, whenever (my) father drank alcohol, he vomited. For two days, he kept changing the brands and consulted his doctor but nothing worked. The situation was such that if he even drank water from the same glass in which he had tried to drink alcohol, he would vomit. Despite his best efforts, he could not drink even a drop of alcohol.

اب دیکھیئے خدا کی قدرت کہ سرکار (یوسف شاہ باباً) کے اس فرمان کے بعد (میرے) والد جب بھی شراب پیتے تھے تو اُئکو اُلیٰ ہو جاتی تھی۔ دو (۲) روز تک اُنہوں نے بَرانڈ بھی بدلے، ڈاکٹر کو بھی دکھایا، لیکن کوئی تدبیر کارگر نہ ہوئی۔ اور صورتِ حال یہ ہوئی کہ جِس گلاس میں شراب پی گئی ہو، اگر اُس میں بانی بھی پیتے تھے تو اُلٹی ہو جاتی تھی۔ باوجود کوشش کے وہ شراب کا ایک قطرہ بھی نہ لے سکے۔

For four or five days he (my father) was very anxious and worried. By the Grace of God, not even a drop of alcohol

could go down his throat with any mixture. Finally, he got tired and bowed down at Sarkar's feet and said,

چار یا پانچ دن تک (میرے والد) بہت مُضطرب اور پریشان تو رہے۔ لیکن خُدا کا کرنا ایسا ہوا کہ شراب کا ایک قطرہ بھی کسی ہمیزش کے ساتھ بھی عَلق سے نہ اُتر سکتا تھا۔ آخر نگگ آ کر سرکار کے قدموں میں گر گئے اور کہا کہ،

"This is a very old habit of mine, Your Grace. It would be a great favor from Sarkar, if I could at least use it as medicine. It will keep me healthy. Otherwise, I will get sick and I am afraid that it will affect my job."

"حضور میری بہت پُرانی عادت ہے۔ سرکار کا بڑا کرم ہوگا اگر دوا ہی میں اِس کو استعمال کر سکوں تو میری صحت برقرار رہے گی۔ ورنہ میں بیار ہو جاؤں گا اور ڈر ہے کہ میری مُلازمت پر بھی اِسکا اثر پڑے گا۔"

Sarkar began to inquire as to what had happened. My father said,

سرکار نے مزے لے کے کر پوچھنا شروع کیا کہ آخر ہُوا کیا ہے۔ تو والد نے بتایا کہ،

"Your Grace, I can no longer digest alcohol and I vomit."

"حضور، اب بهضم نہیں ہو پاتی ہے اُلٹی ہو جاتی ہے۔"

### Sarkar laughed and said,

"You should take advantage of this opportunity. Why don't you decide for yourself that you will no longer drink alcohol? To this day, we have not heard that anyone's health deteriorated due to not drinking alcohol."

"آپکو تو اس موقع سے فائدہ اُٹھانا چاہیئے۔ آپ خود ہی فیصلہ کیوں نہیں کر لیتے کہ اب آپ اِسکو استعمال نہیں کریں گے؟ اور ہم نے تو آج تک نہیں سُنا کہ شراب نہ پینے سے کسی کی صحت خراب ہو گئی۔"

Father then promised,

"If this is Your Grace's desire, then Insha'Allah, I will not drink alcohol anymore."

I know that once or twice, after Sarkar left, my father, on the advice of his friends, wanted to taste some enticing English and French wines. However, whenever he drank, the same old condition returned. So, my father gave up drinking alcohol, altogether. مجھے معلوم ہے کہ سرکار کے کیلے جانے کے بعد ایک آدھ مرتبہ کھر اُنہوں نے اپنے دوستوں کے مشورے سے چند خُشگوار قیم کی انگریزی اور فرانسیسی شرابیں استعال کرنا چاہیں۔ لیکن جب بھی کوئی شراب پی، وہی پُرانی کیفیت لوٹ آئی اور اِس طور پر یہ عادتِ بد چھوٹ گئی۔

Subhan'Allah! (Allah (swt) is Perfect), what a method of reform he (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) adopted. Father stopped drinking alcohol for the rest of his life. I will not call it just a coincidence because a friend of Nawab Bahadur Abdul Sami Khañ, Honorary Captain Abdul Razzaq, with whom I had shared this incident that had happened with my father (had a similar experience). He himself was a regular drinker of alcohol and made a big mockery of me. He said,

سیحان اللہ! (اللہ تمام خامیوں سے پاک ہے)، (سرکار یوسف شاہ باباً نے) اصلاح کا کیا طریقہ اختیار فرمایا۔ والد نے پھر تمام عمر شراب نہیں پی۔ میں اِس کو صِرف ایک اِتفاقی عمل نہیں کہوں گا کیونکہ نواب بہادر عبدالسمیع خال کے ایک دوست ہازری کیپٹن عبدالرزاق، جن سے میں نے اپنے والد کے اس

واقعہ کا ذکر کیا تھا اور یہ خود بھی شراب کے بڑے دھتی تھے۔ اُنہوں نے میرا بڑا مزاق اُڑایا۔ اور کہا کہ،

"Brother, help us get rid of this habit so that we may believe you."

I told him,

"If you become a disciple, you will also get rid of this habit."

He agreed that it was a good thing and he became a disciple the next day. After that, he had the same condition and after suffering for four to five days, he also lost his habit of drinking alcohol.

اُنہوں نے کہا کہ اچھی بات ہے، پُٹانچہ وہ دوسرے دن مرید ہو گئے۔ اور اس کے بعد اُنکی بھی بالکل بعینی یہی کیفیت ہوئی اور ۵،۴ دن کی تکلیف اُٹھا کر اُنکی بھی شراب چھوٹ گئی۔

This story became so popular that the (many) gentlemen of the Rajput Community, who had a habit of drinking alcohol, became Sarkar's disciples, just to get rid of this bad habit. Surprisingly, each of these four or five people was forced to give up alcohol in the same way as my father did.

پھر تو اس بات کا اتنا شہرہ ہوا کہ راجپوت برادری کے (کئ)
الیے حضرات کہ جن کو شراب پینے کی عادت تھی، وہ صرف
اپنے اسی ذوق میں سرکار سے بیعت حاصل کرتے تھے اور
اس عادتِ بد سے چُھٹکارا حاصل کر لیتے تھے۔ اور جیرت کی
بات یہ ہے کہ ان ۴،۵ افراد میں سے ہر شخص کو مجبوراً اُسی
طریقے سے شراب چھوڑنی پڑی جس طرح سے میرے والد
نے نجات پائی۔

Another notable quality of Sarkar's etiquette was that Sarkar never said anything about a person's flawed or undesirable acts. On the contrary, he used to refer to every person with very good words, especially in their absence. It was resolved that no one should speak ill of anyone in Sarkar's presence. If such a conversation ever started, Sarkar would change the subject in a very subtle way. This was often his practice. He never uttered an unpleasant word about his contemporaries, other Sufi Masters or the elder Sufis. If a close friend or a companion ever dared to do so, he always expressed his displeasure. Sometimes he used to say that,

ایک نمایاں وَصف سرکار کے اخلاق کا بیہ تھا کہ سرکار جھی کسی شخص کے متعلق کوئی الیم گفتگو نہیں فرماتے تھے جو اُس

کی عیب جوئی یا کج خُلقی پر مشمل ہو۔ بلکہ ہر شخص کا ذکر، خصوصاً اُس کے غیوب میں، نہایت انتظام تھا کہ کوئی دوسرا شخص سے سے اور اس بات کا بھی بڑا انتظام تھا کہ کوئی دوسرا شخص سرکار کی موجودگی میں کسی اور کی بُرائی نہ کرے۔ اور کبھی اگر اس قسم کی گفتگو چل نکلتی، تو سرکار نہایت دلچیپ انداز میں بحث ہی بدل دیتے سے یہ تو عموماً دستور تھا۔ خصوصیت میں بحث ہی بدل دیتے سے یہ تو عموماً دستور تھا۔ خصوصیت نود کوئی نازیبا کلمہ ارشاد فرمایا۔ اور اگر کسی ہم جلیس یا ہم نشین نے ایکی جسارت کی بھی تو ہمیشہ ناپندیدگی کا اظہار نشین نے ایکی جسارت کی بھی تو ہمیشہ ناپندیدگی کا اظہار فرمایا۔ کرایا کرتے سے کہ،

"No one should talk ill to us regarding our disciples or spouse."
"ہم سے کوئی ہمارے مُرید اور بیگم بی بی کی بُرائی نہ کیا

کرے۔

At times, when he had to deal with a challenging scenario in which someone would question him about a worldly Sufi Master, who had grown quite prominent, expecting that Sarkar may utter a few words against such a person. Sarkar, however, used to handle such delicate situations in a very graceful manner. For example, Hazrat Khwaja Hassan Nizami, whom the <u>public</u> considered to be a worldly person. One day, an associate of Sarkar asked His Grace as to what his opinion was about Hazrat Hassan

Nizami Sahib. Sarkar just smiled and said that he was one of the great Masters (Pir) of the world.

خود جب مجھی ایبا مشکل مرحلہ آ جاتا تھا جہاں لوگ باگ یہ سمجھتے تھے کہ عام درویشوں کی صحبت میں اگر کسی دُنیا دار پیر کی کافی شُرت ہوئی ہو، تو ایسے موقعوں پر بھی لوگ باگ سرکار کو آزمانے کے لیئے طرح طرح کے سوالات کرتے تھے، تاکہ کوئی ایک آدھ لفظ یا حرف گرفت میں آ سکے۔ لیکن سرکار ان مقامات سے بھی بہت خُوبصورت انداز میں گزر جاتے تھے۔ مثلاً، حضرت خواجہ حسن نظامی یک بارے میں وُنیا جانتی تھی کہ وہ بڑے وُنیا دار قسم کے پیر ہیں۔ تو سرکار کے کسی ہم نشین نے ایک روز حضرت سے سوال کیا کہ حضرت، حسن نظامی صاحب کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ سرکار نے تلبتم فرمایا اور فرمایا کہ وہ دنیا کے بڑے پیروں میں سے

Sarkar's demeanor was very sweet and humorous. He used to express the most difficult spiritual concepts in simple words in such a way that only he could. Oneness of Creation (Wahdat al-Wujood) was so ingrained in Sarkar's being that he used to describe the common discourse, everyday situations and events in such a unique way that the monotheistic aspect was always highlighted. For example, the fact that (the hometown of) my in-laws' name

was <u>Sandhan</u> is quite interesting. On the occasion of my marriage, he would, deliberately, ask everyone,

مزاج میں اِنتہائی لطافت اور بزلہ سنجی تھی۔ سیدھی سادھی زُبان میں مشکل ترین عارفانہ حقائق کچھ ایسے دلنشین انداز میں بیان فرماتے سے کہ بس وہ سرکار ہی کا حصّہ تھا۔ سرکار کے مزاج میں وحدت الوجود ایبا رج بی گیا تھا کہ عام گفتگو، عام حالات، اور واقعات کو کچھ انو کھے طریقے سے بیان فرماتے سے حالات، اور واقعات کو کچھ انو کھے طریقے سے بیان فرماتے سے کہ توحیدی پہلو ہمیشہ اُجاگر رہتا تھا۔ مِثال کے طور پر بیہ واقعہ و کی بیاں نہیں ہو گا کہ میرے سئرال (کے آبائی شہر) کا نام ساندھن تھا۔ میری شادی کے موقع پر ہر ایک سے جان ہوجھ کر بیہ سوال فرماتے سے کہ،

What's the meaning of Sandhan? بھائی، ساندھن کے کیا معنٰی ہیں؟

Everyone would be silent as no one knew the meaning of Sandhan. Then he, himself, would say that the word Sandhan may have been derived from Sandhana. That is to say that to unite two things in such a way that they become one, is called Sandhana. Sandhana also means the one who unites the two. (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) then said,)

سب چُپ رہے، کچھ معنٰی ہو تو بتائیں۔ پھر خود ہی فرماتے کہ یہ شاید ساندھن لفظ ساندھنا سے نکلا ہے، یعنی دو چیزوں

کو ایسے مِلانا کہ ایک ہو جانا۔ اِسکو کہتے ہیں ساندھنا تو ساندھن کا بھی یہی مطلب ہوا کہ دو کو ایک کرنے والا۔ (سرکار یوسف شاہ باباً نے پھر فرمایا کہ،)

"Oh Wow, our Asghar has gained Oneness (Tawheedi) in-laws."

Once, Rahat and I agreed that prostration (Sajdah) was permissible only to manifestation of the Truth and is forbidden to anything else other than that.

So then, what is the reason that we cannot prostrate to our known manifestation of the Truth, which is our Sufi Master, in the same way as we kiss his hands (Dast Bosi) and kiss his feet (Qadam Bosi)? Then we wondered that in order to prostrate, was it necessary to wait until we reached the feet (be close enough) and to prostrate by placing the head on his feet? In fact, no matter where we were, we could do a prostration anytime we saw our Sufi Master. In this way, we would honor both, the Truth and its manifestation. At first, we considered this very carefully and then decided that it was very appropriate and necessary in all respects. Therefore, whether it was a house,

a forest, a road or a group of people, wherever the two of us could see His Grace from a distance, we would both prostrate in the same direction. For many days, Sarkar watched this spectacle in silence. Until one day, at the Talib Nagar Station where Sarkar had arrived by train from Aligarh; as soon as the coach in which Sarkar was seated had stopped at the platform, both Rahat and I did the prostration.

تو پھر کیا وجہ ہے کہ ہم اپنی حقیقت یعنی پیر کو مجاز میں بالکل اُسی طور پر جس طور پر دست بوسی اور قدم بوسی کرتے ہیں، سجرہ کیوں نہیں کر سکتے؟ اور صور تحال ہے سامنے آئی کہ آیا سکرہ کرنے کیلئے یہ کیا ضروری ہے کہ اُس وقت تک انظار کیا جائے کہ بالکل پیروں (بہت قریب) کے پاس ہی پہنچ جائیں، اور پیر پر سر رکھ کر ہی سجدہ کیا جائے؟ ہونا تو یہ چاہیئے کہ جہاں بھی پیر نظر آیا وہی زمین بوس ہو جانا چا میئے۔ اِس طور پر مجاز اور حقیقت دونوں جہات میں ادب کے تقاضے یورے ہو جائیں گے۔ پہلے تو ہم نے اپنی اس تجویز کے اوپر کافی غور خوص کر لیا، اور پھر فیصلہ کیا کہ ہر اعتبار سے بیہ تجویز نہایت مناسب اور ضروری ہے۔ اِس پر عمل کرنا شروع کر دیا۔ لهذا مکان ہو یا جنگل، سڑک ہو یا آبادی، جہاں بھی حضرت ہم دونوں کو دور سے بھی نظر آ جاتے، تو ہم دونوں اُسی رُخ کو سَر بَسِجود ہو جاتے۔ کتنے ہی دن تک سرکار یہ تماشہ خاموشی سے مُلاحظہ فرماتے رہے، یہاں تک کے ایک مرتبہ طالب نگر کے اسٹیشن پر، جہاں سرکار علی گرھ سے ریل میں سفر کرتے ہوئے پہُنچ تھے۔ تو جیسے ہی وہ ڈیّہ، جس میں سرکار تشریف فرما شے، پلیٹ فارم پر آ کر رُکا۔ میں اور راحت دونوں اپنی جگہ سَجدہ میں گر پڑے۔

On the seat, facing Sarkar, was a Maulana (Orthodox Clergy) who was a travel companion of his. When he witnessed this scene, he declared us both accursed (Maloon) and unbelievers (Mushrik). Sarkar, on the other hand, remained silent with only a slight smile. He did not say anything to Maulana nor did he warn the two of us. Later, he publicized this incident, among all the Fellow Brothers, in a nice and humorous way.

سرکار کے سامنے والی سیٹ پر ایک مولانا، جو سرکار کے ہمسفر سے ۔ اُنہوں نے جب یہ صُورتِحال دیکھی تو بہت پَرَاغ پا ہوئے۔ اور ہم دونوں کو تلعُون اور مشرک کے خِطاب عطاء فرمائے۔ اُدھر سرکار صرف ہلکا سا زیر لب تَبسّم فرما کر خاموش رہے۔ نا مولانا سے کچھ کہا اور نا ہی ہم دونوں کو تنہیج فرمائی۔ پھر اس واقعہ کی خود ہی نہایت بزلہ سنجی کے ساتھ

# میں تمام پیر بھائیوں میں خوب خوب تشہیر فرمائی۔ غرض بے کہ بات کو ہنمی میں ٹال دیا۔

Seeing us, 2 to 4 (some) other Fellow Brothers also adopted the same practice and gradually, kissing the feet (Qadam Bosi) took the form of kissing the ground (Zameen Bosi). Even in this situation, Sarkar kept silent, watching and smiling. After many days, one day in Chandaniya Kothi, after the Asr prayers, Sarkar got up from his seat. Leaving his things (a small box container and a pouch) there, started walking for a stroll in a nearby garden. I followed him behind with his things. He turned his blessed face towards me, wanting to eat betel leaf (Paan). He took the box and the pouch from my hand and then said to me, in a very soft and sweet tone,

ہمیں دیکھ کر ۲۰۲ اور پیر بھائیوں نے بھی یہی طرز عمل اختیار کیا اور رفتہ رفتہ قدم ہوسی نے زمین ہوسی کی شکل اختیار کر لی۔ اس صورت حال کو بھی سرکار خاموشی سے دیکھتے رہے اور مسکراتے رہے۔ کتنے ہی دن کے بعد ایک روز چندنیاں کو کھی میں، عصر کی نماز کے بعد، سرکار اپنی جائے نشست سے اُٹھے، ڈبیہ بٹوا وہیں چھوڑا اور چہل قدمی کے انداز میں قریب بغیچہ میں تشریف لے گئے۔ میں ڈبیہ بٹوا لیکر پیچے بھو بنیے میری طرف اپنا روئے مبارک پھیرا، لیا۔ تو پان کھانے کیلئے میری طرف اپنا روئے مبارک پھیرا،

ڈبیہ بٹوا میرے ہاتھ میں سے لیا اور اُس وقت نمایت زَم اور میٹھے لیجے میں مُجھ سے فرمایا،

"Please ask Rahat. Aren't the number of prostrations (Sajdah) during the prayers (Namaz) enough?"

"راحت سے پوچھنا کہ نماز میں جِتنے سَجدے ہیں، کیا وہ کافی نہیں ہیں؟"

I heeded this eloquent gesture of Sarkar and replied, "Yes, Sarkar." When we returned to the residence, Rahat had arrived there already. Taking the opportunity, I beckoned Rahat and when we were alone, I informed him about Sarkar's query. We both understood, easily, Sarkar's point that the prostrations that take place during prayers are, in fact, before the Truth. So, we decided that from then on ground kissing (Zameen Bosi) will be abandoned, other than during prayers.

سرکار کے اس بلیخ اشارے کو میں نے پالیا اور میں نے آہستہ سے "جی سرکار" کہا۔ پھر ہم دونوں جائے قیام پر واپس پہنچ۔ راحت اُس وقت تک وہاں پہنچ گیے تھے۔ موقع پاکر میں نے راحت کو اشارے سے علیحدگی میں بُلایا اور سرکار کے ارشاد سے مُطلع کیا۔ اور ہم دونوں نے سرکار کے اِس فرمان کو آسانی سے سُمجھ لیا کہ واقعی نماز میں جو سَجدے ہوتے ہیں، وہ بھی تو اینی ہی حقیقت کو ہوتے نماز میں جو سَجدے ہوتے ہیں، وہ بھی تو اینی ہی حقیقت کو ہوتے

## ہیں۔ اور فیصلہ کر لیا اب سرِ عام نماز کے علاوہ اوقات میں زمین بوسی ترک کر دی جائے گی۔

Yeh Jo Surat Hei Meri, Surate Jaanañ Hei Yehi Yehi Naqshah Hei, Rang Hei, Saamañ Hei Yehi Apni Hasti Ke Siva Gheir Ko Sajdah Hei Haraam Mazhabe Peere Mughaañ, Mashrabe Rindaañ Hei Yehi

(This face of mine is the face of my beloved.)
(It's of the same shape, same color, made of the same elements.)
(Prostration is forbidden except to one's essential being.)
(This is the religion of wine-sellers and the inebriated.)

یہ جو صورت ہے میری، صورتِ جاناں ہے یہی یہی نقشہ ہے، یہی رنگ ہے، ساماں ہے یہی اپنی ہستی کے سِوا غیر کو سجدہ ہے حرام مذہب پیر مُغاں، مَشرب رنداں ہے یہی

In connection with concealment (Ikhfaa), Sarkar went through two periods:

#### **First Incident**

The first incident was during the earlier days when he was in a state of spiritual absorption (Jazb) that lasted for an extended period of time. During that period innumerable experiences of revelations (Kashf) and miracles (Karamat) came to light. If these were to be recorded, a separate big book would be required. I will confine myself to a few instances that I witnessed myself and not the ones that have been reported to me, by others. These incidents are not impacted by any coincidences or mere accidents. Sarkar's most obvious and clear miracle is the incident of my becoming his disciple which I will write about in some details (below).

## پہلا دور (واقعہ)

ایک تو ابتدائی زمانہ تھا جس میں جذب کی کیفیت اُبھری ہوئی تھی۔ اُس دَور میں کشف و کرامات کے لا تعداد واقعات باالمُشافہ منظرِ عام پر آئے۔ اور اگر اُنہیں تحریر میں لایا جائے، تو اِس کے لیئے ایک علیحدہ زخیم کتاب درکار ہو گی۔ لیکن میں صرف چند ایسے واقعات ہی پر اکتفاء کروں گا کہ جو مُجھ کو روایتاً بلکہ خود میری سرکار کی معیّت کے زمانے میں پیش آئے۔ اور جن میں اتفاق یا حادثے کا کوئی عمل وَخل نہیں۔ اس سِلسلے میں سب سے زیادہ سرکار کی کھلی ہوئی اور واضح کرامت خود میرے مربید ہونے کا واقع ہے۔ جس کو میں (ینچی) ذرا تفصیل سے سپرد قلم کرونگا۔

The situation was that many of my acquaintances and relatives, including my own family had become Sarkar's disciples. Although I was the most religious; regular in fasting and offering prayers among my age group, I believed, in my heart, that the Saints (Auliya Allah) were undeniably real. I also felt strongly that they lived in the past. Nowadays, they are like people selling oats disguised as wheat. They ensnare people with their cunning and deceit in order to make them a means of earning a livelihood. This is exactly the belief I had about His Grace (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)). As a result, sometimes, there was a lot of bitterness between my acquaintances who had become His Grace's disciples and myself.

صورتِ حال ہوں تھی کہ میرے عزیز اور رشتہ داروں میں سے اور خود اہلِ خاندان بڑی کثرت سے سرکار کے مرید ہو چکے تھے۔ اور میں حالانکہ اپنے ہم عُرول میں سے سب سے زیادہ تذہبی اور روزہ نماز کا پابند نوجوان تھا، لیکن پھر بھی قلبی طور پر میں بیا سیمجھا کرتا تھا کہ اولیاء اللہ تو برحق ہیں، مگر پچھلے دَور میں ہُوا

کرتے تھے۔ دورِ حاضر میں صرف گندم نُمَا بَو فروش رہ گئے ہیں۔
اور لوگوں کو اپنی مکاری اور فریب میں ببتلا کر کے اپنی روزی اور معاش پیدا کرنے کا ذریعہ بناتے ہیں۔ اور بالکل یہی یقین مجھے حضرت (سرکار یوسف شاہ باباً) کے بارے میں بھی ہو گیا۔ اور بسا اوقات میرے وہ عزیز جو حضرت کے مرید ہو گئے تھے، اُن میں اور مجھ میں کافی تلخیاں بھی پیدا ہو جاتی تھیں۔

When I reached Chattari, at my uncle's house, from Aligarh University, on a Sunday, I saw a Gentleman wearing a long shirt, grey beard, shaved head and red eyes. Around him, 15 to 20 men were standing with their hands folded and their heads bowed, in respect. I understood that he must be The Honorable Sir (Miañ Sahib) of whom most of my acquaintances had, either become disciples formally or were among his great admirers. This group included my uncles and cousins as well as my other close relatives in Chattari. As I have already said that I had no heartfelt affection for His Grace. I went inside the mansion after greeting my uncle in a matter-of-fact, casual manner.

جب ایک دفعہ اتوار کی تعطیل میں علی گڑھ یونیورسٹی سے چھاری اپنے ماموں کے گھر پُننچا، تو وہاں میں نے دیکھا کہ ایک لمبا کُرتا پہنے ہوئے، خشخش داڑھی، مندڑھا ہوا سر، اور سُرخ سُرخ آکھوں والے ایک صاحب تشریف فرما ہیں۔ اور

اُن کے اِرد گرد ۱۵ سے ۲۰ آدمی ہاتھ باندھے ہوئے موادّب اپنے اپنے سروں کو جُھائے ہوئے کھڑے ہیں۔ میں سمجھ گیا کہ ہو نہ ہو یہی وہ میاں صاحب ہیں، جن کے میرے بیشتر عزیز یا تو یکے مربد ہو گئے ہیں یا اُنکے بڑے عقیدت مندول میں سے ہیں۔ اسی گروہ میں میرے ماموں، اور ماموں زاد جھائی، اور چھاری میں میرے دیگر قریبی عزیز بھی شامل تھے۔ میں جیسا کہ عرض کر چُکا ہوں کہ مجھے حضرت سے کوئی قلبی میں جیسا کہ عرض کر چُکا ہوں کہ مجھے حضرت سے کوئی قلبی انداز میں ماموں کو سلام کرتا ہوا اندر حویلی میں چلا گیا۔

There, I saw a big commotion in the kitchen. Preparations (were underway) for a special feast. I said to my aunt that these Sufi Masters come only to eat good food. My aunt scolded me severely and said that he was a very holy person at a high spiritual station. I heard my aunt (Mumani) but I was not listening at all. I stayed in the mansion for a while and then came out; thinking that all my friends have become disciples. They are all gathered around the Sufi Master. To whom will I visit and where will I spend my time? In my heart, I felt that I had made a mistake in coming to Chattari, on leave.

وہاں میں نے دیکھا کہ باور چی خانہ میں اچھا خاصہ دعوت جیسا ہنگامہ ہے۔ اور میں نے اپنی ممانی سے کہا کہ ممانی، یہ پیر صاحبان اچھا کھانا کھانے کیلئے ہی تو آیا کرتے ہیں۔ میری ممانی نے مجھے بہت ڈانٹا اور کہا کہ نخا، بہت پنچے ہوئے بزرگ ہیں۔ میں نے ممانی کی بات سنی اَن سنی کر دی۔ اور تھوڑی ہیں۔ میں نے ممانی کی بات سنی اَن سنی کر دی۔ اور تھوڑی دیر حویلی میں رہ کر یہ سوچ کر باہر آیا کہ یار دوست تو سب مربید ہو گئے ہیں، اور پیر صاحب کے پاس جمع ہیں۔ آخر میں کس کے پاس جاونگا اور کہاں وقت گزاروں گا؟ اور اُنے دل ہی دل میں خیال کیا کہ ناحق بخھٹی میں چھتاری آیا۔ اللہ دل ہی دل میں خیال کیا کہ ناحق بخھٹی میں چھتاری آیا۔ اللہ دل ہی دل میں خیال کیا کہ ناحق بخھٹی میں چھتاری آیا۔

جب میں حویلی سے نکلا اور حضرت کے سامنے سے گزرا تو حضرت نے مجھ سے کہا،

"Come over here, sir."

"ادِهر آؤ صاحب-"

I went to him and said in a harsh tone,

میں سامنے گیا اور نہایت تُرش رُوئی سے کہا کہ،

His Grace asked,

"What is your name?"

I told him my name. He closed his eyes and after a short pause, he said,

"Yes, this name is in our book."

I wondered in my heart how my name could be in his book and this is probably the same tactic that they use to impress and intimidate new people. However, I did not respond. Then His Grace said,

میں نے اپنے دل میں سوچا کہ میرا نام کیسے اِن کی کتاب میں ہو سکتا ہے اور غالباً یہی وہ ہت کڈے ہیں جن سے بی نئے لوگوں کو مُتاثر اور مرغوب کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

Sarkar Namah: Page Number 130

بہر حال، میں نے کوئی جواب نہیں دیا۔ پھر حضرت نے کہا کہ،

"You were going out somewhere, please go, we will meet tomorrow."

Since the Sufi Master was staying outside and I wanted to avoid his company, I slept inside the mansion at night. When I woke up in the morning for Fajr prayers as usual, I heard an amazing recitation of <u>Surah Muzammil Shareef</u>. I was curious as to who was reciting the Qur'an with such a beautiful, melodious voice. Then the poems of Masnavi of Maulana Rum (ra) reached my ears, again in a very charming voice. I was familiar with the Masnavi Shareef because my paternal uncle was also very fond of reciting it. I thought that possibly it was the Sufi Master who was reciting the Holy Quran and the verses of Masnavi Shareef.

چونکہ باہر پیر صاحب کا قیام تھا اور میں اُن کی صُحبت سے پینا چاہتا تھا، تو رات کو میں اندر حویلی میں ہی سو گیا۔ حسبِ معمول صُبح کو جب فجر کی نماز کیلئے بیدار ہوا، تو میرے کانوں میں نہایت خوش الحانی سے سورہ مزمل شریف کی تلاوت پڑی۔ اور میں حیرت میں پڑ گیا کہ آخر اِتنا اچھا قرآن تلاوت پڑی۔ اور میں حیرت میں پڑ گیا کہ آخر اِتنا اچھا قرآن

کون پڑھ رہا ہے۔ اور پھر نہایت دکش آواز میں مثنوی مولانا روم کے اشعار میرے کانوں میں پڑے۔ میں مثنوی شریف کی کون سے اس لیئے واقف تھا کہ میرے تایا کو بھی مثنوی شریف پڑنے کا بہت شوق تھا۔ اب مجھے کچھ یقین ہو چلا کہ ممکن ہے کہ تلاوت اور مثنوی شریف کا ورد پیر صاحب ہی کر رہے ہوں گے۔

For the first time, I realized that he (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) seemed to be quite literate and older in age than me. Therefore, to adopt a rude attitude towards him would be against good manners and proper etiquette. Thus a soft corner for His Grace began to form in my heart. When I went out, I saw His Grace standing under the tree and staring at the sky. Around him, the same group of 10 to 20 men who were with him almost all the time, stood in a circle, in a respectful manner. I said with a bit more politeness than before, "Assalaam-o-Alaikum." His Grace did not respond to my greeting but he looked at me and said,

اور پہلی مرتبہ مجھے یہ خیال ہوا یہ (سرکار یوسف باباً) تو کچھ پڑھے کھے معلوم ہوتے ہیں اور مُجھ سے عُر میں بھی بڑے ہیں۔ للذا گتاخانہ رویّہ اختیار کرنا خلافِ اخلاق و ادب ہو گا۔ اور یول حضرت کے لیئے ایک نرم گوشہ میرے قلب میں پیدا ہوا۔ میں جب باہر نکل تو میں نے دیکھا کہ حضرت ایک پیڑ کے نیچے آسان کی طرف نکل تو میں نے دیکھا کہ حضرت ایک پیڑ کے نیچے آسان کی طرف

گلگی باندھے کھڑے ہیں۔ اور اُنکے گرد وہی دس بیس (۱۰ سے ۲۰) آدمیوں کا مُحِع، جو قریب قریب ہر وقت لگا رہتا تھا، وہ بھی ایک دائرے کی شکل میں با ادب اسادہ ہیں۔ تو میں نے زرا ادب کے ساتھ میں "اسلام وعلیکم" کہا۔ حضرت نے سلام کا جواب تو نہیں دیا، گر میری طرف دکھے کر فرمایا کہ،

"Would you like to go for a walk in the garden, Sir?"

I said, "let's go." Then His Grace said "come" and I started walking behind him.

I was amazed that, without His Grace saying anything, no 3<sup>rd</sup> person came with us. We reached Nawab Sahib of Chhatari's garden mansion nearby. There, His Grace lay down on a swing-type bed and motioned me to sit on the strap. I sat down. His Grace closed his eyes and lay there, in silence, for a long time. It was a sunny hot spot, some time passed and His Grace was still lying in silence. I said,

"حضرت، یہاں تو تپش ہے، چلیئے سائے میں چل کر بیٹھ جاتے
"

His Grace opened his eyes and said, "yes, it is hot", then closed his eyes and became silent again. I <u>said</u> to myself, "What a strange man? He is lying in the heat and has kept me seated here as well." I then repeated,

حضرت نے آئکھیں کھولیں اور کہا کہ، "ہاں، گرمی ہے"، ہے کہہ کر پھر آئکھیں بند کر لیں اور پھر خاموشی اختیار کر لی۔ میں نے سوچا، "عجَب انسان ہیں؟ گرمی میں پڑے ہیئے ہیں اور مُجھے بھی بیٹھا رکھا ہے۔" میں نے پھر کہا کہ،

"Your Grace please get up from here and let us walk over to the shade."

Sarkar opened his eyes again and said "yes, the sun is quite intense" and closed his eyes again. Now I felt annoyed and said.

"If you want to get up, then get up. Otherwise, I will go and sit in the shade somewhere."

Sarkar opened his eyes and angrily said,

"be quiet...(expletives)...otherwise we'll break...(expletives)...with a prong."

Since I had never heard this type of language and profanity in my entire life, I was very mad and resentful. However, before I could answer, Sarkar, with a <u>hearty laugh</u>, got up and left for home, saying,

میں نے چونکہ اپنی عُر میں اِس قیم کی زُبان اور گالی کسی سے بھی نہیں سُنی تھی، تو عُصّے میں پاگل ہو گیا۔ لیکن پیشتر اسکے میں کوئی جواب دے سکول، سرکار ایک قبقہ مار کر ایک دم اُٹھکر گھر کی طرف روانہ ہو گئے اور بولے کہ،

"Let us go."

"آؤ چلیں۔"

His laughter cooled my anger somewhat but not enough and I swore, silently to myself, to give him an answer, later. Right then, I don't know from where, he plucked a rose flower and placed it in my hand and said,

اُن کے بننے سے کچھ عضہ ٹھنڈا ہوا گرپورا نہیں۔ اور میں نے قشم کھا لی کہ اِسکا جواب ضرور دوں گا (دل ہی دل میں)۔ اُس وقت معلوم نہیں کہاں سے گلاب کا پھول توڑ کر میرے ہاتھ میں دے دیا اور کہا کہ،

"Have this Sir, what a beautiful flower."

"لو صاحب، كيسا اچها پهول ہے۔"

Since I was angry, I plucked it petal by petal and trampled the petals under my shoes. His Grace's disciples had gathered at the entrance of the garden and were waiting for him. As soon as we both arrived, the whole gathering stared at me with strange looks but everyone remained silent and so did I. These people returned to wherever they were staying. I angrily went straight to Nawab Sahib Chattari's minaret mansion to meet Rahat Saeed Chhatari. He was not yet a disciple so that I could vent my frustrations. Arriving there, I learned that Rahat had gone to Aligarh. I did not want to share my feelings with any other person. I decided that I would not stay in Chattari for a minute longer. I would go to Aligarh by the first train, lest there be any inadvertent insult to the dignity of His Grace (from my words or deeds).

میں چونکہ عضہ میں تھا، للذا میں نے اُس کی پتیوں کو نوچ نوچ کر اپنے جوتوں سے مسلا۔ باغ کے دروازے پر حضرت کے مربیدین جمع شے جو حضرت کا انتظار کر رہے شے۔ اور جیسے ہی ہم دونوں سامنے آئے، تو پورے مجمع نے مُجمع نے مُجمع ہو عیب عجیب عجیب نظروں سے دیکھا لیکن سب چُپ رہے، اور میں عضہ بھی چُپ رہا۔ یہ لوگ اپنی قیام گاہ پر چلے گئے اور میں عضہ میں سیدھا راحت سعید چھتاری، جو ابھی تک مربید نہیں ہوا تھا، میں سیدھا راحت سعید چھتاری، جو ابھی کہ بُرج والی کو گھی کی

طرف چکل پڑا تاکہ اپنے دل کی بھڑاس نکال سکوں۔ وہاں پہنچ کر معلوم ہوا کہ راحت علی گڑھ گیا ہوا ہے۔ کسی اور شخص سے اِسکا ذکر کرنا نہ چاہا، اور فیصلہ کر لیا کہ اب میں چھتاری میں ایک منٹ نہ کھہرول گا، پہلی گاڑی سے علی گڑھ چلا میاں ایک منٹ نہ کھہرول گا، پہلی گاڑی سے علی گڑھ چلا جاؤل گا۔ مبدا حضرت کی شان میں (میرے الفاظ یا فعل سے) کوئی گتاخی ہو جائے۔

I collected my clothes and wrapped them in a towel. Rasheed (my maternal uncle's son) kept probing and asking me as to what I was angry about. He snatched the clothes from my hand and said,

میں نے جا کر تولیہ میں لیٹے ہوئے کیڑے تھے، وہ سنجالے۔
لیکن رشید (میرے ماموں زاد بھائی) گرید کرید کر پوچھنا چاہتا
تقا کہ مجھے کس بات پر غصہ ہے۔ اُس نے کیڑے میرے
ہاتھ سے چھین لیئے اور کہا کہ،

"I will not let you go today, you can go tomorrow."

We were talking about it when suddenly Dr. Abdul Razzaq came, almost breathless and trembling. He said,

ابھی ہم دونوں یہ باتیں کر ہی رہے تھے کہ ڈاکٹر عبدالرزّاق ہانیتے ہانیتے آئے۔ اور اُنہوں کہا کہ،

"Come with me, Honorable Sir (Miañ Sahib) is calling you. He is waiting for you to eat and is saying that we will not eat until our Sir (Sahib) comes."

"چلو، تمهیں میاں بُلا رہے ہیں۔ کھانے پر تمھارا اِنتظار کر رہے ہیں اور فرما رہے ہیں کہ جب تک ہمارے صاحب نہیں آجائیں گے ہم کھانا نہیں کھائیں گے۔"

I flatly refused and said,

میں نے صاف انکار کر دیا اور کہا کہ،

"Who is your Sufi Master to invite me? The invitation is to my cousin's house and she has not invited me."

Rasheed and Dr. Razzaq were very persistent but I refused to go and in the end, they both left me. Dr. Razzaq was saying,

رشیر اور ڈاکٹر عبدالرزّاق بہت بضد رہے لیکن میں نے جانے سے انکار کر دیا۔ آخر وہ دونوں مجھے چھوڑ کر چلے گئے۔ ڈاکٹر رزّاق کہہ رہے تھے کہ،

"His Grace (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) had not started eating yet and about 100 to 125 disciples were also waiting."

"میاں (سرکار یوسف شاہ باباً) نے ابھی تک کھانا شروع نہیں کیا اور تقریباً سُو سَوا سُو مُریدین بھی انتظار میں بیٹھے ہیں۔"

After Dr. Razzaq left, I saw my uncle rushing towards me, in a rage.

اُن کے جانے کے بعد میں نے دیکھا کہ ماموں غُصّے سے بھرے ہوئے میری طرف تیزی سے آ رہے ہیں۔

He scolded me and said,

اور مجھے ڈانٹ کر فرمایا،

"What an insult! Honorable Sir (Miañ Sahib) is inviting you to dinner and you are refusing. This is rude and disrespectful."

"یہ کیا بَدتمیزی ہے! میاں تُمہیں کھانے پر بُلا رہے ہیں اور تم انکار کر رہے ہو۔ گستاخ بے ادب کہیں کے۔" I joined my maternal uncle, out of respect. However, I let him know that I was coming because he was asking me.

(Sarkar Aala Hazrat (ra) said,)

"I am going to my cousin sister's house without being invited. It is very inappropriate etiquette."

(Sarkar Aala Hazrat (ra)'s) maternal uncle explained,

"Wherever Honorable Sir (Miañ Sahib) is invited, it is Honorable Sir (Miañ Sahib) who invites others and not the people of the house."

When I reached my cousin sister's house, I saw that the meal was served but no one was eating. His Grace was very happy to see me and asked me to sit down next to him. He passed the dish of meat towards me and started eating from it. He said to me, "Eat, Sir." I ate two to four (a few) bites in anger. Then got up on the pretext that I had a stomach ache and that I could not eat anymore. His Grace (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) said, "We too, have pain." Anyway, I came out of my cousin's house.

میں جب اپنی بہن کے گر پہنچا، تو میں نے دیکھا کہ واقعی کھانا سامنے ہے لیکن کھا کوئی نہیں رہا۔ مجھے دیکھ کر حضرت بہت خوش ہوئے اور اپنے پاس ہی بیٹھا لیا اور گوشت کا پیالہ میری طرف بڑھا کر اُس میں سے کھانا شروع کر دیا۔ اور کہا کہ، "کھاؤ حضرت!"۔ میں نے عظم میں دو چار (۲ سے ۴) نوالے کھائے، اور پھر یہ بَمانہ کر کے اُٹھ گیا کہ میرے پیٹ میں درد ہے۔ مجھ سے نہیں کھایا جا رہا ہے۔ حضرت (سرکار یوسف شاہ باباً) نے فرمایا، "درد تو ہمیں بھی ہے"۔ بہرحال، میں اپنی بہن کے گھر سے باہر نکل تو ہمیں بھی ہے"۔ بہرحال، میں اپنی بہن کے گھر سے باہر نکل آیا۔

Despite Rasheed's disapproval, I asked the family for permission to return to Aligarh, by bus, that evening. When I was leaving, His Grace called out,

اور اُسی شام کی لاری سے، رشید کی خُفِّی کے باوجود، علی گڑھ واپی کیلئے گھر والوں سے اجازت طلب کی۔ جب میں جا رہا تھا تو حضرت نے آواز دی کہ،

"Sir, are you leaving?"

I was annoyed and replied, "yes." His Grace asked another question,

"When will we meet again?"

I said, "I had no intention of coming to Chattari, in the near future."

" بیں ہے۔ "میرا ابھی چھتاری آنے کا کوئی قصد نہیں ہے۔ "Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) said,

"Okay Sir, go, Insha' Allah, we will meet soon."

## "اچها صاحب، جاؤ، انشاالله جلد ملاقات بموگی۔ جائیے ہمارا بھی خُدا جافظ "

So I returned to Aligarh. The little room I had in my heart for His Grace had not only disappeared but had turned into hatred because, according to my belief, no one who uses such language, can be a Saint (Wali). So to avoid the Sufi Master, next Sunday I went to Tappal instead of Chhatari. When I reached there, I saw that His Grace, the Sufi Master, was staying at our house. I was surprised. In any case, I reminded myself that despite my feelings for him, hospitality should be paramount. So, in spite of my earlier behavior, I practiced proper hospitality etiquette as best as I could. Regardless of my lack of interest, His Grace treated me with great kindness and love. I looked forward to the occasions when he would recite the Holy Qur'an. I would secretly listen to his recitations, which I found very appealing. Slowly, the earlier state of hatred began to fade. Sarkar's loving attitude was quite heartwarming. After staying for a few days, His Grace said,

اور اِس طرح میں علی گڑھ واپس آ گیا۔ اور جو تھوڑی بہت گنجائش میرے قلب میں حضرت کے لیئے ہوئی تھی، وہ صرف ختم ہی نہیں ہو گئی بلکہ وہ اب نَفرت میں تبدیل ہو گئ۔ کیونکہ میرے عقیدے کے مطابق ایسی زُبان استعال کرنے والا کوئی شخص بھی ولی نہیں ہو سکتا۔ للذا پیر صاحب سے بیخ کوئی شخص بھی ولی نہیں ہو سکتا۔ للذا پیر صاحب سے بیخ کیلے، اگلے اتوار کو میں بجائے چھتاری کے ٹیل چلا گیا۔ وہاں

پہنچا تو دیکھا کہ حضرت صاحب ہمارے ہی گھر میں قیام فرما ہیں۔ مجھے حیرت بھی ہوئی، اور یہ احساس بھی ہوا کہ اُن سے بیزاری اپنی جگہ بر، اور مہمان نوازی کے تقاضے اپنی جگہ۔ میں طوعاً و کرھاً مہمان نوازی کے فرائض انجام دیتا رہا۔ اس عدم دلچیں کے باوجود حضرت نے میرے ساتھ بڑا مُشفقانہ اور محبت کا انداز اختیار کیا۔ مجھے بھی ایسے موقع کی تلاش رہتی تھی کہ جب وہ قرآن شریف کی تلاوت کرتے ہوں۔ تو میں مجھی کر قریب سے اُنکی تلاوت سُنوں، جو مجھے بہت بھلی معلوم ہوتی تقی۔ اور آہشہ آہشہ وہ نفرت کی کیفیت ختم ہونی شروع ہو گئی۔ اور ویسے بھی سرکار کے مجت بھرے رویے نے کافی حد تک تالیف قلب کر دی تھی۔ چند روز قیام کے بعد میں حضرت نے فرمایا کہ،

"Enough Brother, now we have to go to Ajmer Shareef.
Tomorrow morning we will leave here for Aligarh. Let the bus
driver know and ask him to arrange suitable seats for us and,
from there, we will leave for Ajmer Shareef."

''بس بھائی، اب ہمیں اجمیر شریف جانا ہے۔ تو کل صبح ہم یہاں سے علی گڑھ کیلئے روانہ ہو جائیں گے۔ لاری والے کو

The disciples from Tappal asked Sarkar, politely, to postpone the departure. Then they told me that he will surely accept your request. So, I asked Sarkar to stay for another day or two. He said,

مُیّل کے مریدین نے پہلے تو دیے دیے الفاظ میں سرکار کی روائگی ملتوی کرنے کی درخواست کی۔ پھر لوگوں نے مُجھ سے کہا کہ تمھاری بات مان لیس گے، تم عرض کرو۔ پھر میں نے عرض کیا کہ سرکار دو ایک دن اور رُک جاتے۔ تو فرمایا کہ،

"No Sir (Sahib), we do not change our programs. We will meet soon, Insha' Allah."

The next morning Sarkar left for Aligarh, by bus. Unlike Sarkar's disciples, I did not go to the (bus) stop thinking that I was not his disciple and should not go to the bus stop to see him off. I said goodbye (to him) at the house. When Sarkar's disciples had seen him off and came back home, I found all of them in tears. I realized that the disciples really had a special kind of love for their Sufi Master.

دوسرے دن صبح کی لاری سے سرکار علی گڑھ کو روانہ ہو گئے۔ حالانکہ میں سرکار کے مریدین کی طرح اُن کو اوِّے تک چھوڑنے کیلئے بھی یہ سمجھ کر نہیں گیا کہ میں کوئی مرید تھوڑا ہی ہوں جو لاری میں بھی بٹھانے ساتھ جاؤں۔ اور گھر سے ہی (اُنکو) خدا حافظ کہہ دیا تھا۔ لیکن جب سرکار کے مریدین سرکار کو روانہ کر کے گھر واپس آئے، تو اُن سب کو میں نے چشم پُرنَم پایا۔ تو مجھے خیال ہوا کہ واقعی مریدوں کو اپنے پیر سے کوئی خاص ہی قشم کی محبت ہوتی ہو گی۔

Now, I don't know exactly why this happened but the fact is that I, myself, was deeply affected by His Grace's departure and absence. I hid my tears, trying to conceal my face from the people. I started to think that I was very unlucky to have missed a great opportunity. I should have become initiated by His Grace. If nothing else, I would have received a lot of virtuous and pious blessings from His Grace. As the day wore on, my anxiety increased. It was difficult for me to spend that day and even sleeping at night seemed like a chore. It (this feeling of drudgery) got to such a point that I decided to tell my family, then go to Ajmer Shareef and become his disciple.

یہ تو مجھے اب نہیں معلوم کہ ایبا کیوں ہوا، لیکن حقیقت حال ہیے ہے کہ مجھے خود حضرت کی روانگی اور غیر حاضری بہت شاک گزرنے گئی۔ اور اِدھر اُدھر لوگوں کی نظریں بھا كر اينے آنسو پيتيا رہتا۔ اور مجھے يہ خيال ہونا شروع ہو گيا كہ میں بہت بدنصیب ہوں۔ میں نے بڑا اچھا موقع ہاتھ سے نکال دیا۔ مجھے حضرت سے بیعت کر لینی چاہیئے تھی۔ کیونکہ اور اگر کچھ نہیں تو اخلاقِ کریمانہ اور درویشانہ کا وافر حِصّہ حضرت کو مِلا ہے۔ جول جول دِن ڈھلتا گیا میرا اضطراب بڑھتا گیا، اور وه دن مجھے گزارنا مشکل ہو گیا۔ اور اُسی رات کو نیند بھی بڑی واجبی سی ہوئی۔ یہاں تک کہ (اِس اضطراب کی وجہ ہے) میں نے فیصلہ کر لیا کہ میں گھر والوں کو بتا کر اجمیر شریف چلا حاؤل گا اور مربد ہو حاؤل گا۔

So, in the morning I took the travel fare from my mother and left for Aligarh. Instead of going to the University, I went straight to the Railway Station. I bought a ticket to Ajmer Shareef and got on the train leaving for Delhi, thinking that I will go to Ajmer Shareef by this route. When the train was about to leave, I realized that becoming a disciple was an important matter and that I shouldn't do it without my father's permission. I was sure that since he himself had praised His Grace (Sarkar Yousuf Shah Baba

(ra)) so much, it would be very easy for me to get his permission. Out of respect, however, I still considered it necessary to bring it to my father's attention.

المذا صبح بی اپنی والدہ سے کرایہ لیکر علی گڑھ کیلئے روانہ ہوا۔
یونیورسٹی جانے کی بجائے سیرھا ریلوے اسٹیشن پہنچا۔ اجمیر شریف کا ٹکٹ لیا اور دِلّی جانے والی گاڑی میں بیٹھ گیا، کہ اس راستے سے اجمیر شریف چلا جاؤں گا۔ یہ گاڑی چھوٹے بی والی تھی کہ مجھے یہ خیال ہوا کہ مرید ہونا اہم معاملہ ہے، اور بغیر والد سے اجازت لیئے یہ کام مجھے نہیں کرنا چاہیئے۔ اور بغیر والد سے اجازت لیئے یہ کام مجھے نہیں کرنا چاہیئے۔ اور مجھے یہ بھی تھین تھا کہ چونکہ وہ خود بہت حضرت (سرکار یوسف شاہ باباً) کی تعریف کر چھے سے اجازت طفے نوٹس میں کافی آسانی رہے گی۔ لیکن پھر بھی ادباً والد صاحب کے نوٹس میں لانا ضروری سمجھا۔

Back in those days, a ticket could be returned at the cost of just one ana (1/16th of a Rupee). I stepped off the train, immediately, and returned the ticket, with the deduction of a small fee. At the same time, I bought a ticket to Agra and reached Agra by the Bareli Line. I arrived at Kheragarh that same evening at the bus stop, where my father was the sub-inspector in charge. From the stop, his office and the armchair, in which my father used to often sit, were clearly visible. I felt that instead of my father, His Grace was

sitting on that chair. I thought that I was imagining this because my heart and mind were so preoccupied, at the time, with His Grace. Otherwise, why would he be here? His Grace had told me that he was going to Ajmer Shareef, after all. What purpose could he have to visit Kheragarh?

گاڑی سے اُترا اُس زمانے میں ایک آنے کی کٹوتی سے کلٹ واپس ہو جایا کرتا تھا۔ اور ساتھ ہی ساتھ میں نے آگرے کا ککٹ خرید لیا اور بریلی لائن سے آگرہ پہنچ گیا۔ اور اُسی شام کو کھیرا گڑھ پہنچا جہاں لاری رُکنے کا اذّا تھا۔ وہاں سے والد صاحب جو کھیر اگڑھ میں سب انسپیکٹر انجارج تھے، اُنکا کوارٹر اور وہ آرام کُرسی جس پر والد اکثر بیٹھا کرتے تھے، صاف نظر آیا کرتی تھی۔ مجھے یہ محسوس ہوا کہ بجائے والد کے حضرت اُس کُرسی پر تشریف فرما ہیں۔ میں نے سوچا کہ چُونکہ اس وقت حضرت ميرے دل و دماغ پر طاري ہيں، اس ليئے مجھے ایبا محسوس ہو رہا ہے۔ ورنہ حفرت تو مجھ سے اجمیر شریف کا کہہ کر گئے تھے۔ اُنکا کھیرا گڑھ سے کیا تعلق؟

As I got closer, it became obvious that it was indeed His Grace sitting there. I was surprised as well as delighted that my purpose of going to Ajmer Shareef was being fulfilled by Allah (swt), here. At the same time, I also wondered if his presence might be a result of his

miraculous powers (to know the hidden). Maybe it was due to that, which diverted the idea of Ajmer Shareef out of my heart and made it my goal to visit Kheragarh. Anyway, for the first time, I had a strong heartfelt desire to kiss His Grace's feet. When I did it, the very meaningful words that Sarkar uttered were these:

لیکن جول جول میں قریب ہوتا گیا، تو معلوم ہوا ہے حقیقت میں حضرت ہی تشریف فرما ہیں۔ مجھے حیرت کے ساتھ ساتھ خوشی بھی ہوئی، کہ جس مقصد کیلئے میں اجمیر شریف جا رہا تھا وہ اللہ نے بہیں پورا کر دیا۔ اور ساتھ کے ساتھ میں نے یہ بھی سوچا کہ حضرت کے یہاں ہونے میں کہیں اُئی کرامت کا تو دخل نہیں۔ کہ میرا اجمیر شریف کا خیال دِل سے نکال کر کھیرا گڑھ کا تصد کروا دیا۔ بہرحال پہلی مرتبہ میرے دل میں شدید خواہش ہوئی کہ میں حضرت کی قدم ہوسی کروں، اور میں نے اس پر عمل کیا۔ سرکار نے جو الفاظ اُس وقت اور میں نے اس پر عمل کیا۔ سرکار نے جو الفاظ اُس وقت ارشاد فرمائے وہ من و عن بہ تھے،

"Oh wanderer, why are you wandering here and there? We are sitting right here for you."

"ارے دیوانے، تُو کہاں مارا مارا پھر رہا ہے؟ ہم تو تیرے لیئے یہاں بیٹھ ہیں۔"

I did not consider it appropriate to mention my intention (of Initiation) to His Grace, at that time.

The other strange thing was that I didn't even ask my father for permission to undertake the Initiation (Bai'ath) nor did I even bring it up. My father, himself, said to me at lunch, where Sarkar was also present,

دوسری عجیب و غریب بات سے ہوئی کہ ہر چند میں نے والد صاحب سے بھی اپنی بیعت ہونے کی اجازت نہیں مانگی تھی، اور نہ ذِکر کیا تھا۔ لیکن والد صاحب نے ازخود دوپہر کے کھانے کے بعد، جس میں سرکار بھی شریک تھے، مجھ سے سے کہا کہ،

"Asghar, Initiation is very important. I have been initiated by Haji Waris Ali Shah Sahib (ra). If you want to be initiated, you will not find any Sufi Master better than His Grace."

"اصغر، بیعت ہونا ضروری ہے۔ ہم تو حاجی وارث علی شاہ صاحبؓ سے بیعت ہیں۔ اگر تم بیعت ہونا چاہتے ہو تو حضرت سے بہتر کوئی دوسرا پیر نہیں ملے گا۔"

Before I could answer, His Grace, himself, said,

"Masoom Ali Khañ is absolutely correct. Today is Thursday and the 26<sup>th</sup> of the lunar month. We will make Asghar a disciple today."

I thought, in my heart, that all these things are from Allah (swt). I laughed and then became quiet. After dinner, my father told me,

"His Grace will probably initiate you between Asr and Maghrib prayers. I will arrange for sweets, flowers and drinks. You keep these Rs. 50 with you. When His Grace initiates you, offer these Rs. 50 to His Grace, as a gift of homage (Nazr)." He directed me to take a bath. "When you are called for the Initiation, do the wudu and recite whatever His Grace tells you to. Then, he will give you his leftover drink. Drink that and kiss his hand (Dast Bosi). Then you will become a disciple." I said, "Very good, father."

"غالباً عصر اور مغرب کے درمیان حضرت تمهیں بیعت کریں گے۔ میں مٹھائی، پھول، اور شربت کا انتظام کر دیتا ہوں۔ تم یہ ۵۰ روپے اپنے پاس رکھ لو۔ جب حضرت تمہیں بیعت کر لیں، تو یہ ۵۰ روپے حضرت کی نذر کر دینا۔" اور مجھے حکم ویا کہ تم نہا لو اور، "جب مُرید کرنے کیلئے بُلائیں، تو باؤضو جانا اور جو کچھ حضرت تم سے پڑھنے کیلئے کہیں وہ پڑھنا۔ پھر حضرت تم سے پڑھنے کیلئے کہیں وہ پڑھنا۔ پھر حضرت بھیں اپنا جھوٹا شربت پلائیں گے، وہ شربت پی کر دست بوسی کرنا۔ بس پھر تم مُرید ہو جاؤ گے۔" میں نے کہا، "بہت اچھا۔"

My father went to bed after explaining all this and I kept pondering about what he had described to me. I don't know how long I kept thinking about the changes in my life to come. While still in this state, I suddenly heard Sarkar's voice.

والد ہے کہہ کر سونے کیلئے چلے گئے۔ اور میں والد کی گفتگو پر غور کرتا ہوا معلوم نہیں کتنی ہی دیر تک اپنی زندگی میں آنے والی تبدیلی پر غور کرتا رہا۔ معلوم نہیں کتنی دیر اس حال میں گزری ہو گی، کہ باہر سے اچانک سرکار کی آواز میرے کانوں میں پڑی۔

I went immediately to attend to him. Sarkar said,

میں حاضر ہوا تو (سرکار نے) فرمایا،

"The mango season is over but Masoom Ali Khañ has brought some Fajri mangoes (a type of mango) for us. Cut those mangos and feed them to us."

''آموں کی فصَل تو ختم ہو چُکی ہے لیکن معصوم علی خاں کہیں سے تلاش کر کے ہمارے لیئے فجری آم (آم کی ایک قِسم) لائے ہیں۔ وہ آم کاٹ کر ہمیں کِھلاؤ۔''

I went inside but I didn't know anything about the mangoes. I asked the cook, Ashraf, who brought the mangoes to me. I put the knife and the mangoes in a tray and returned to serve them to His Grace. I cut the mango and offered a slice to His Grace. While I was serving the mango, Sarkar took out leftover paan from his blessed mouth and put it in the tray. He ate half a slice of mango and also placed it in the tray (as well). While looking at me, he said,

میں اندر آیا مجھے آموں کے مُتعلق کچھ پت نہ تھا۔ اشرف باورچی سے پوچھا تو اس نے مجھے آم لا کر دیئے، اور میں چُھری اور آم ایک طشت میں رکھ کر دوبارہ حاضر خدمت ہوا۔ اور تراش کر کے آم کی ایک قاش حضرت کی خدمت میں پیش کی۔ جس وقت میں آم پیش کر رہا تھا، تو سرکار فیان کا آگال اینے دھن مُبارک سے نکال کر طشت میں فیان کا آگال اینے دھن مُبارک سے نکال کر طشت میں

رکھ دیا۔ اور آدھا قاش آم کھا کر وہ بھی طشت میں رکھ دیا اور پھر میری طرف دیکھ کر فرمایا کہ،

"You eat this mango."

I moved away from His Grace and stood in a place where no one was around and started wondering that the leftover paan was something to be thrown away. Why did he put it in the tray? I wondered if when His Grace said the phrase,

میں حفرت کے سامنے سے ہٹ کر ایک تنہا جگہ پر کھڑا ہو کر سوچنے لگا کہ اگال پھینکے کی چیز تھی، اُسے طشت میں کیوں رکھا؟ تو کہیں حفرت کی مراد اس جُملے سے کہ،

"You eat this mango,"

would it not mean that I should eat the leftover paan? In that way, maybe I will become a more devoted disciple. This thought caught such a forceful momentum that I ate the leftover paan reciting Bismillah (In Allah's Name). After eating, I <u>assumed</u> that I had (already) become a disciple. When I came back, I quietly kissed His Grace's feet. At that time, there were tears in my eyes. His Grace prayed and said,

یہ تو نہیں تھی کہ یہ اگال میں کھا لوں؟ اور شاید اس طور پر زیادہ لکھ مرید ہو جاؤں۔ میرے اس خیال نے کچھ الی قوت کپڑی کہ میں نے بہم اللہ (اللہ کا نام) کر کے وہ اگال کھایا۔ اور وہ اگال کھا کر سمجھ لیا کہ میں مرید ہو گیا۔ اور آ کھایا۔ اور قت کی خاموشی سے میں نے حضرت کی قدم ہوسی کی۔ اُس وقت میری آنھوں میں آنسو آگئے۔ حضرت نے دُعا دی اور فرمایا،

"Live well, live well, live well."

Then His Grace lay down to rest and I went to my room and fell asleep. Just before Maghrib, my father saw that the sweets, flowers and drinks were all there, just as they were. Father asked me,

پھر حضرت آرام کی غرض سے لیٹ گئے اور میں اپنے کمرے میں جا کر سو گیا۔ مغرب سے زرا سا پہلے والد نے دیکھا کہ میٹھائی، اور پھول، اور شربت، سب جول کے تول رکھے ہیں۔ مُجھ سے سوال کیا کہ،

"Has His Grace not made you a disciple yet?"

"تمہیں حضرت نے ابھی مُرید نہیں کیا ہے؟"

I replied,

"Yes, I am a disciple."

Father said,

"Yes, that is right but I will request His Grace to formally complete the Initiation."

When my father went to His Grace, I stood, quietly, at a place where neither my father nor Sarkar could see me, just to hear what Sarkar said about the matter of Initiation. Father asked Sarkar,

جب والد حضرت کے پاس گئے، تو میں چُپ چاپ قریب ایک جگہ کھڑا ہوا جہاں والد یا سرکار مجھ کو نہیں دیکھ سکتے تھے۔ صرف یہ سُننے کیلئے کہ بیعت کے مُعالمے میں سرکار کیا ارشاد فرماتے ہیں۔ والد نے سرکار سے کہا کہ،

"Your Grace, have you not initiated Asghar yet?"

Sarkar replied immediately,

"No, Masoom Ali, he is a very old disciple of ours. Where is Asghar? Let us ask him."

Sarkar called me. When I came, our conversation went as follows:

(Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) asked,)

"So Brother, are you not our disciple?"

I said,

میں نے عرض کیا کہ،

"Yes, I am His Grace's disciple."

Sarkar laughed out loud and said,

"Look Masoom Ali Khañ, he says that he is our disciple and we also say that he is our disciple. Then, how else can there be a relationship between a Sufi Master and a disciple, without such an agreement?"

My father said,

والد نے کہا،

"Yes, Your Grace, you are right."

Then Sarkar said to my father,

"Congratulations, today is Thursday and it is also the 26th, let us also celebrate Milad-e-Shareef. Inform all Hindus and Muslims and arrange sweets to distribute as a blessing, after the Milad."

Sarkar Namah: Page Number 160

"مبارکباد، آج جمعرات بھی ہے اور ۲۶ بھی ہے۔ ہم میلاد شریف بھی پڑھیں گے۔ بہندو اور مسلمانوں سب کو اطلاع کردو اور میلاد تَبرُک کے طور پر اور مِٹھائی کا انتظام کر لو کہ بعد میلاد تَبرُک کے طور پر تقسیم کر دی جائے۔"

Just after Maghrib prayers, a large number of people gathered to celebrate the Milad. Both Hindus and Muslims were present and all were saying that Darughaji's (Inspector) Sufi Master had come. Seeing the crowd, Father was worried that the sweets might not be enough, so he asked the servants to bring more. They replied,

مغرب کی نماز کے بعد ہی سے بڑی تعداد میں لوگ حضرت کے یہاں میلاد سُنے کیلئے جمع ہو گئے۔ جس میں ہندو اور مسلمان سب ہی شامل تھے۔ اور سب کہہ رہے تھے کہ داروغا جی (انسپیکٹر) کے پیر صاحب آئے ہوئے ہیں۔ مجمع کو دیکھ کر والد پریثان ہوئے کہ شاید مٹھائی کم ہو جائے۔ تو سپاہیوں سے اور مٹھائی لانے کے لیئے کہا۔ سپاہیوں نے کہا کہ،

"We have brought all the sweets available in Kheragarh, Sir. If you need more, we can only get them from Kagarawal which is 8 miles away. Going by horse, the sweets will arrive in about an hour."

''حضور، کھیرا گڑھ میں حلوائیوں کے پاس جِتنی مٹھائی تھی وہ سب آگئی ہے۔ اور اگر مٹھائی کی ضرورت پڑی تو صرف

Father told them to bring the sweets, immediately. These arrangements were being made when Sarkar started reciting the Milad and after about half an hour, gave a very mesmerizing sermon. After Salaat and Salaam, His Grace asked,

والد نے کہا کہ فوراً منگوا کی جائے۔ اور ابھی بیہ انتظامات ہو
ہی رہے تھے کہ سرکار نے میلاد پڑھنا شروع کر دیا اور
آدھے گھنٹے میں نہایت مسحور کن واعظ فرمایا۔ اور صلواۃ و
سلام کے بعد میں کہا،

"Where is Masoom Ali Khañ? We will distribute the sweets, ourselves."

Father offered all the sweets available, a bit worried, and Sarkar started distributing them. The people were taking sweets one after the other, in an orderly manner, without any crowding. These sweets (it turned out) were more than enough. In fact, there were some left over. Sarkar handed these over to (my) father saying,

والد نے جتنی مٹھائی تھی وہ ڈرتے ڈرتے پیش کر دی، اور سرکار نے بانٹنا شروع کر دیا۔ نہایت قاعدے کے ساتھ لوگ باگ کیے بعد دیگرے بغیر کسی جھمگٹے کے تبراک لیتے رہے۔ اور وہ ہی مٹھائی کافی ہو گئی، بلکہ نکج بھی گئی۔ جس کو سرکار نے بیہ کہہ کر والد کو دیا کہ،

"Those who were not able to attend Milad, these leftover sweets should be sent to their homes."

There were so many sweets left that both my father and I were amazed.

The next morning, Sarkar said to my father,

"Masoom Ali Khañ, the purpose for which we came here has been achieved. Now, we intend to stay with Haji Inam-ul-Haq Engineer for a few days and then intend to go to Ajmer Shareef. So, today we will go to Agra and if you allow, we would like to take Asghar with me to Agra."

"معصوم علی خاں، ہم جِس کام کیلئے آئے تھے وہ کام ہو گیا۔ اب چند روز آگرہ میں حاجی انعام الحق اِنجینیئر کے یہاں قیام کر کے اجمیر شریف جانے کا قصد ہے۔ لہٰذا آج ہم آگرہ جائیں گے اور آگر آپ اجازت دیں تو ہم اصغر کو بھی اپنے ساتھ آگرہ تک لے جائیں۔"

Father replied,

والد نے جواب دیا کہ،

"Now, I have no jurisdiction over Asghar, he is your servant and whatever you want and however you want him, he is yours and With Allah's Will (Insha' Allah) he will always remain yours."

"اب اصغر پر میرا کوئی اختیار نہیں ہے۔ وہ تو آپکا ہی غُلام ہے۔ آپ جو چاہیں اور جیسا چاہیں آپکا ہی ہے اور انشاالله آپ کا ہی رہے گا۔"

Sarkar said,

سرکار نے کہا،

"Well, then we will take Asghar with us to Agra today."

"اچها، ایسا ہے تو پھر ہم اصغر کو آج اپنے ساتھ آگرہ لے جاتے ہیں۔"

Therefore, on the same day, I accompanied Sarkar and arrived at Haji Inam-ul-Haq Sahib's house.

Haji Inam-ul-Haq had met Sarkar during Hajj. Sarkar used to call Haji Inam-ul-Haq Sahib his Arafati Bhai (Brother From Arafat). He was the Chief Engineer in Agra at that time. Very few Indians held such a position. The Chief Engineers, in most of the urban areas, would be British. He lived in the Barber Market and had a big house. The number of servants working for him was about 10 to 12. There, I met with my dear Fellow Brother, Monis Ali Khañ as well as the great elder Fellow Brother of our Silsila, Bhai Munir Khañ Sahib. He was one of those Fellow Brothers of mine whose station, morals and dignity need to be discussed in detail which will be done later, along with the other Fellow Brothers.

حاجی انعام الحق سے سرکار کی مُلاقات دورانِ جی ہوئی تھی اور سرکار حاجی انعام الحق صاحب کو اپنا عرفاتی بھائی کہتے تھے۔ یہ اس زمانے آگرہ میں چیف انحینیئر تھے۔ بہت کم ہندوستانی اس عُہدے پر فائز تھے، ورنہ زیادہ تر بڑے شہرول میں چیف انحینیئر انگریز ہی ہوا کرتے تھے۔ آگرہ میں نائی کی مندی میں رہتے تھے اور بہت بڑا گھر تھا۔ نجی مُلازمین کی تعداد بھی ۱۰

سے ۱۲ تھی۔ یہاں میری مُلاقات میرے پیر بھائی اور میرے عزیز مونِس علی خال سے ہوئی۔ اور یہیں میری ملاقات ہمارے سِلسلے کے بڑے ممتلز بزرگ پیر بھائی، بھائی منیر خال صاحب سے بھی ہوئی۔ بھائی منیر خال صاحب میرے اُن پیر بھائیوں میں سے بیں جِن کے مراتب و مدارج، اخلاق اور کِردار پر سَیر حاصل بحث کی ضرورت ہے۔ جو آگے پیر بھائیوں کے سَیر حاصل بحث کی ضرورت ہے۔ جو آگے پیر بھائیوں کے ذکر کے ساتھ بیان کی جائے گی۔

Let me narrate a few incidents, during my stay in Agra, which are noteworthy. The first incident was that I and Monis were to pick up Sarkar's washed clothes from His Grace Dilgeer Shah Sahib's house. This chore was assigned to Monis and me. Dilgeer Shah Sahib's house was in the Apple Market where there were many brothels of famous prostitutes of Agra. When we arrived, his servant seated us on the porch of the upstairs room. This room had latticework, through which the courtyards and the wash areas of the brothels were visible. We peeked through the net and watched the scene for a long time, without realizing as to what time it was. We spent 2 to 2.5 hours there and then left for home. I told Monis,

آگرہ کے اس قیام کے دوران چند واقعات میرے نزدیک قابل ذکر ہیں، بیان کرتا ہوں۔ پہلا واقعہ یوں ہے سرکار کے دُھلے کیڑے حضرت دلگیر شاہ صاحب کے یہاں سے لانے تھے۔ یہ کام میرے اور مونیں کے سیرو کیا گیا۔ دلگیر شاہ صاحب کا مکان سیب کے بازار میں تھا، جہاں آگرہ کی بڑی بڑی طوا کفوں کے کو ٹھے تھے۔ ہم لوگ جب پہنچے تو ہمیں اُنکے ملازم نے بالا خانے کے ایک برآمدے میں بیٹھا دیا، جس میں جالی لگی ہوئی تھی۔ اس جالی میں سے طواکفوں کے صحن اور غسل خانے بھی نظر آ رہے تھے۔ ہم جالی میں سے جھانک جھانک کر یہ مناظر دیکھتے رہے، جِس میں کافی دیر گی اور ہمیں وقت کا احساس بھی نہیں ہوا۔ اور تقریباً ہم نے جان بوجھ کر دو ڈھائی گھٹے وہاں صرف کر دیئے، اور پھر وہاں سے واپی کیلئے روانہ ہوئے۔ میں نے مونس سے کہا کہ،

"Monis, we are late. I hope that Sarkar will not be angry."

"مونِس، دير بموگئي ہے۔ کہيں سرکار خفاء نہ بموں۔"

Monis said,

مونیں نے کہا،

"We will say that the clothes were not ready."

"کہہ دیں گے کہ کپڑے تیار نہ تھے۔"

I said to Monis,

"Brother, I am new here, you will have to explain."

The issue that we had anticipated, came up. When we came to Sarkar, he asked,

"Where did you spend so much time?"

Monis replied,

"Sarkar, the clothes were not ready."

Sarkar laughed, looking at both of us, he said,

"Were the clothes not ready or were you people peeking at the prostitutes."

I was very scared and thought that Sarkar had found out the truth, for sure. I should never lie and avoid such actions in the future.

## **Second Incident**

The second incident is that next day, in the evening, Sarkar said, "Let us go to Hazrat Abul-Alaa's Urs." So, Sarkar with a group of his disciples, believers and myself left for the shrine (Dargah of Hazrat Abul-Alaa). When we reached the shrine, just before sundown (Maghrib), we could see that there was already a huge crowd. Sarkar approached the shrine, took off his shoes and so did we. Instead of going inside the shrine, Sarkar went out to the field outside the shrine and started walking bare-feet, very fast. When I stepped onto the field, 4 or 5 thorns pricked my feet and I sat down to pull them out, while Sarkar went ahead. After going a little farther, Sarkar looked back and told me,

دوسرا واقعہ یول ہے کہ سرکار نے دوسرے دن شام کے وقت سے فرمایا که، "حضرت ابوالعلی ی عُرس میں چلتے ہیں۔" چِنانچِہ وہاں سے سرکار اپنے مریدین اور معتقدین کی جماعت کے ساتھ (حضرت ابوالعلی کی درگاہ کی طرف روانہ ہوئے۔ میں بھی ساتھ تھا۔ ہم لوگ مغرب سے زرا پہلے درگاہ پہنچے تو وہاں بے پناہ ہجوم تھا۔ سر کار نے وہاں درگاہ پینے کر جوتے اُتار دیے اور ہم لوگوں نے بھی۔ سرکار بجائے درگاہ جانے کے، درگاہ کے باہر جو کھیت اور ميدان تھے، اس طرف نكل ليئے اور بہت تيز ننگے يَبر چانا شروع کر دیا۔ میں نے جب کھیت کے اندر قدم رکھا، تو میرے پیروں میں جار پانچ گوگھرو چُنھ گئے۔ میں اُنکو نکالنے کیلئے بیٹھ گیا۔ سر کار آگے نیکل گئے۔ تھوڑی دور جا کر، سرکار نے پیچھے دیکھا اور مجھ سے فرمایا،

"Come on, run over here."

" Come On!، بهاگ کر آؤ۔"

When I started running, I was surprised that no thorns were pricking my feet and Sarkar was walking (so comfortably) as if the ground was covered with a carpet.

Far, from the shrine, where the shrine and the assembly were still clearly visible, there, Sarkar said,

میں نے جب بھاگنا شروع کیا تو مجھے بڑی حیرت ہوئی کہ میرے پیروں میں کوئی گوگھرو نہیں چُبھا۔ اور سرکار تو ایسے جا رہے جھے (اتنی آسانی سے کہ) جیسے فرش بجھا ہوا ہے۔ درگاہ سے دورگاہ کا مجمع صاف نظر آ رہا تھا، وہاں جا کر ایک جگھ پر فرمایا،

"What a good place. We will settle down here. It would be nice if you people could clean this place."

So we started clearing the grass and the bushes. In a short time, we made the place clean and tidy. Then, the water carrier came, sprayed the ground and a large crowd gathered.

چنانچ ہم نے وہاں گھاس پھوس اور جھاڑیاں تھیں وہ صاف کرنا شروع کر دیا۔ اور تھوڑی ہی دیر میں ہم نے دیکھا کہ کھرپی اور جھاڑو لیئے ہوئے مجمع سے کچھ لوگ نکل آئے اور ذرا سی دیر میں جھاڑ جھنکار سے اس جگہ کو صاف کر دیا۔ پھر بہتی آیا، اس نے چھڑکاؤ کیا۔ کافی مجمع بھی جمع ہو گیا۔

At that time, Nawab Sahib Chattari was the Governor of U.P. (Uttar Pradesh). I heard people say that Sarkar was a Sage of a very high station and the Governor of Uttar Pradesh was his disciple. The assembly kept growing and as Sarkar sat down on the ground, we did the same. Someone in the crowd said,

اُس زمانے میں نواب صاحب چھتاری یُو پی (اثر پَردیش) کے گورز تھے۔ میں نے لوگوں کو کہتے ہوئے سُنا بڑے پُہُنچ ہوئے بُنا بڑے پُہُنچ ہوئے بڑرگ ہیں، اور یُو پی (اثر پَردیش) کا گورنر بھی انکا مرید ہے۔ مجمع بڑھتا ہی چلا گیا۔ سرکار وہی زمین پر بیٹھ گئے اور ہم لوگ بھی سب زمین پر بیٹھ گئے۔ مجمع میں سے کسی نے کہا،

"Your Grace, if you intend to stay here, should I bring the carpet and lay it down?"

Sarkar said,

سرکار نے فرمایا،

"You will do a very good thing if you do that. Please bring some Qawwals also. That way, we will celebrate our little Urs here."

"یہ تو بہت ہی اچھا کام کرو گے۔ اور ساتھ میں کسی قوال کو بھی بُلاتے آنا۔ ہم اپنا چھوٹا عُرس یہیں مَنا لیں گے۔"

After a short time, both the carpet and the Qawwals arrived and Sarkar asked the Qawwals to recite their repertoire. A very mesmerizing Qawwali took place and the gathering kept on growing. It seems that the Keeper of the Shrine (Sajjadah-Nasheen) also came to know about it because he sent servants of the shrine to invite Sarkar for the Urs Sanctified Food (Langar). Sarkar was in a state of spiritual ecstasy, at that time. He told the servants of the shrine,

تھوڑی دیر میں فرش اور قوال دونوں آ گئے، اور سرکار نے قوالوں کو عم دیا کہ ہاں بھائی اپنی کتاب سناؤ۔ بہت پُرکیف قوالی ہوئی اور مجمع بھی بڑھتا ہی چلا گیا۔ ایبا معلوم ہوتا تھا کہ درگاہ کے سجادہ کو بھی علم ہو گیا تھا۔ کیونکہ انہوں نے اپنے فُدّام کو بھیج کر سرکار کو لنگر میں شرکت کی دعوت دیے والوں دی۔ سرکار اس وقت بہت کیف میں تھے، دعوت دیے والوں سے فرمایا کہ،

"Say Salaam to Sajjadah Sahib and ask him to send our share of the Langar, here." "سجادہ صاحب کو سلام بولنا اور کہنا کہ ہمارے حصے کا لنگر یہیں بھجوا دیا جائے۔"

The Servants replied,

خُدّام نے کہا کہ،

"Your Grace, it is not customary to send Langar outside of the Holy Shrine."

"حضور، درگاہ سے باہر جانے کا لنگر کا رِواج نہیں ہے۔" Sarkar replied in a very terse manner,

"The shrine is wherever the Faqeer sits. You convey our message to the Keeper of the Shrine and then do whatever he says."

In a short time, the servants brought the Langar in big serving trays, along with plates and tablecloths. When servants started laying the tablecloths and placing the plates. Sarkar said,

تھوڑی دیر میں خُدّام کئی سینیوں میں لنگر لے کر آ گئے، ساتھ میں پلیٹیں اور دستر خوال بھی تھے۔ جب خُدّام نے دستر خوال بجھی تو سرکار نے فرمایا،

"Do away with this tablecloth", and he asked the people, "Aao Re Logoñ, Langar Looto." (Come on people, grab the Langar.)

"ہٹاؤ یہ دسترخواں"، اور اُنہوں نے لوگوں سے کہا، "آؤ رے لوگوں لَنگر لوٹو۔"

Many people came forward from the gathering and we all started eating from the same big serving trays. The Langar was plentiful. After eating, the Qawwali resumed and Sarkar sat there all night, listening to the Qawwali. At the time of Fajr prayers, Sarkar called those water carriers and said,

مجمع میں سے بہت سے لوگ آ گئے اور ہم سب نے اُسی سینی میں کھانا شروع کر دیا، اور لنگر میں بھی بہت بَرکت ہوئی۔ لنگر کھا کر پھر توالی شروع ہو گئی، اور رات بھر سرکار وہیں بیٹے کر قوالی سُنتے رہے۔ فجر کی نماز کے وقت سرکار نے اُنہی بہشتیوں کو یاد فرمایا اور کہا کہ،

"Those who want to participate in the prayers should wash their hands and face."

"جو لوگ پریڈ کرنا چاہتے ہیں وہ ہاتھ منہ دھو لیں۔"

The people performed wudu and offered prayers. After the prayers, Sarkar sat facing the gathering and said,

"Let's see, who wants to be enlisted in Baba's platoon? Stand up!"

As far as I remember, about 30 to 35 people became Sarkar's disciples that day. After the Initiation, Sarkar stood up, turned towards the shrine of His Grace Abul-Aala (ra) and raised his hands for Fatiha. After the Fatiha, Sarkar said,

میرا جہاں تک خیال ہے کہ ۳۰ سے ۳۵ اشخاص اُس روز مرید ہوئے۔ مرید ہوئے۔ مرید کرنے کے بعد میں سرکار کھڑے ہوئے، حضرت ابوالعُلیٰ کی مزار کی طرف رُخ کیا اور فاتحہ کیلئے ہاتھ اٹھائے۔ فاتحہ کے بعد سرکار نے فرمایا،

"What a blessed Urs. Come, let's go home now"

and started walking. When we reached near the gate of the shrine, the Keeper of the Shrine and all the Sufi Masters of Agra who had come to attend the Urs, all came to greet Sarkar and complained,

یہ کہہ کر حضور وہاں سے واپئی کیلئے روانہ ہوئے۔ جب درگاہ کے دروازے کے قریب پنچ تو اُس وقت سجادہ صاحب، اور آگرہ کے وہ مشاکُ جو عُرس میں شرکت کیلئے آئے ہوئے تھے، وہ سب سرکار سے مِلنے کیلئے آئے۔ اور شکایٹاً کہا کہ،

"Your Grace, we waited all night for you in the Qawwali main hall and you did not visit us."

"حضرت، آپکا رات بھر انتظار کیا آپ سماع خانہ میں تشریف نہیں لائے۔"

Sarkar said,

سرکار نے فرمایا کہ،

"Our Qawwali main hall in the jungle would have complained, so we attended the Qawwali there. Tomorrow, Insha' Allah, I will participate in the Exact Moment of Anniversary (Qul), then, I will sit with you and listen to the Qawwali in the Qawwali main hall."

"ہمارا جنگلی سماع خانہ شِکایت کرتا۔ اس لیئے ہم نے وہیں قوالی سُن لی۔ کل انشااللہ قُل میں حاضر ہوں گا تو آپ حضرات کے ساتھ بیٹھ کر سماع خانہ میں قوالی سنوں گا۔"

Sarkar laughed and recited this poem:

Har Aan Keh Bajuz Ruwe To, Jaaey Nigaranand Kotah Nazaranand, Cheh Kotah Nazaranand

(All Who Seek to View, Other Than Your Beautiful Face.) (Are Short-Sighted, How Short-Sighted They Are.)

I would like to describe another interesting incident, during my stay at Haji Inaam Ali's house. My father had given me Rs. 50, in Kheragarh, before I became a disciple, so that, after I am initiated by His Grace, I would offer this money to him, as an homage. However, as mentioned above, my becoming a disciple was a bit out of the ordinary and there was no opportune moment to offer homage money to Sarkar. So these Rs. 50 remained in my pocket and I brought the amount with me to Agra. It was in my sherwani pocket and it is not known how and when someone took this money, out of my pocket. Engineer Sahib had 10 to 12 servant helpers. When I mentioned this to Monis, he advised me to remain quiet. If I inquired and Engineer Sahib came to know, or Sarkar found out, there would be unnecessary trouble for the servants. It was

better, therefore, to remain silent than to create any unpleasantness. So I kept quiet.

حاجی انعام علی صاحب کے گھر کے قیام کے دوران ایک اور دلچیب واقعہ دام ِ تحریر میں لانا چاہتا ہوں۔ اور وہ یہ ہے کہ کھیرا گڑھ میں میرے والد نے میرے مرید ہونے سے قبل ۵۰ رویے بھی دیئے تھے۔ کہ جب شمصیں حضرت بیعت کر لیں، تو یہ رقم بطور نذرانہ پیش کر دینا۔ کیکن جبیبا کہ اوپر ذکر کیا جا گئا ہے کہ میرا مرید ہونا زرا عام دستور سے ہٹ کر تھا، اور اس میں کوئی موقع نذر پیش کرنے کا آیا ہی نہیں۔ للذا وہ ۵۰ رویے میری جیب میں بدستور موجود رہے اور سرکار کے ساتھ آگرہ آتے وقت میں اپنے ساتھ ہی لے آیا تھا۔ یہ میری شیروانی کی جیب میں تھے۔ معلوم نہیں کب اور کس وقت کسی نے پیر رقم میری شیروانی کی جب سے نکال لی۔ انجینیئر صاحب کے ہاں ۱۰ سے ۱۲ مُلازمین تھے۔ میں نے مونس سے اس بات کا ذکر کیا تو اُنہوں نے مشورہ دیا که خاموش ہو جاؤ، کیونکه اگر پوچھ گچھ کی اور انحینیئر صاحب کے علم میں آ گیا یا سرکار کو پتہ چکل گیا، تو خَواہ

مخواہ نوکروں پر سختی ہو گی۔ للذا بدمزگی پیدا کرنے سے خاموش رہنا زیادہ بہتر ہے۔ اس لیئے میں چپ رہا۔

After a stay of 3 to 4 days, Sarkar decided to leave for Talib Nagar. I was preparing to go to the (train) Station to bid farewell to Sarkar when Bhai Munir Khañ Sahib said to me,

تین چار دن کے قیام کے بعد سرکار نے وہاں سے طالب نگر روانگی کا قصد فرمایا۔ اور میں سرکار کو رُخصت کرنے کیلئے (ٹرین) اسٹیشن کی تیاری کر رہا تھا تو بھائی منیر خال صاحب نے مُجھ سے فرمایا کہ،

"Asghar, pick up Sarkar's bedding and load it in the horse carriage."

Since I had never carried such a load, I asked in surprise,

"Who (are you referring to) Brother, me?"

As soon as he heard my answer, Bhai Munir Khañ Sahib came over and in spite of his old age and frailty, picked up the bedding and carried it downstairs. He said to me somewhat angrily,

میرا جواب سُنتے ہی بھائی منیر خال صاحب بستر کی طرف آئے اور آناً فاناً بستر کو اُٹھا کر کھٹ کھٹ کر کے سیڑھیوں سے نیچ اُتر گئے۔ باوجود اپنی ضعفی کے اور مُجھ سے غصہ میں فرمایا کہ،

"If you cannot even carry your Sufi Master's bedding, what will you be able to do?"

"تم سے اپنے پیر کا بستر تو اُٹھتا نہیں ہے، اور کیا کر سَکو گے؟" I felt really embarrassed.

Arriving at the Station, Sarkar gave money to Monis to buy the ticket. At that point, I thought to myself that the journey from here to Tondala is only 15 minutes and connections are available minute by minute. So how good it would be if I were to travel with Sarkar to Tondala. While I was thinking this, Sarkar himself said,

اسٹیش پر پہنچ کر سرکار نے مونِس کو ککٹ لینے کیلئے پیسے دیئے۔ تو اُس وقت میں نے اپنے دل میں سوچا، یہاں سے

ٹونڈلا تک کا سفر صرف ۱۵منٹ کا ہے اور منٹ منٹ کیکشن ملتے ہیں۔ تو کیا اچھا ہوتا کہ میں سرکار کے ساتھ ٹونڈلے تک چلتا۔ میں ابھی یہ سوچ ہی رہا تھا کہ سرکار نے از خود فرمایا کہ،

"Ask Monis to buy a ticket to Tondala for you, as well."

At the same time, I began to think that Sarkar would reach Aligarh at the latest at 1 o'clock in the afternoon. From there, at 3 o'clock, a passenger train departs from Bareli for Agra which reaches Agra at 5 o'clock in the evening. From Agra, there are buses for Kheragarh that run till 10 o'clock at night. So, I will have no difficulty in returning to Kheragarh. I was just contemplating this and as if Sarkar was listening to my inner voice, Sarkar said,

اسی کے ساتھ ہی ساتھ، مجھے دل میں یہ خیال آنے لگا کہ سرکار زیادہ سے زیادہ ایک بجے دن تک علی گڑھ اور وہاں سے سے سے سے جو بائج جاتا ہے، جو بائج بجے شام آگرہ پینچر چاتا ہے، جو بائج لاریاں شام آگرہ پُنٹج جاتا ہے۔ اور آگرہ سے کھیرا گڑھ کیلئے لاریاں رات کو ۱۰ بجے تک چاتی ہیں۔ تو مجھے کھیرا گڑھ واپسی میں

کوئی دِقت پیش نہیں ہو گی۔ میں یہ سب دل ہی دل میں سوچ رہا تھا کہ سرکار جیسے کے میرے دل کی آواز سُن رہے ہوں۔ سرکار فرمانے گئے کہ،

"Look Asghar, Monis probably hasn't bought the tickets yet. Tell him to buy your ticket to Aligarh. You come with us to see Talib Nagar also. There, you will meet some of your Fellow Brothers."

"ارے اصغر دیکھو، مونِس نے ابھی ٹکٹ نہیں لِیے ہونگے۔ اُس سے کہو کہ تھارا ٹکٹ علی گڑھ تک کا لیلے۔ چَلو تم ہمارے ساتھ طالب نگر بھی دیکھ لو۔ وہاں کچھ تھارے پیر بھائیوں سے مُلاقات ہو جائے گی۔"

I ran and went to Monis and happily informed him. In this way, I also came to Talib Nagar, with Sarkar.

میں دوڑا دوڑا گیا اور مونیں کو جا کر خوش خوش ہے اطلاع دے دی اور اس طرح میں بھی سرکار کے ہمراہ طالب نگر آگیا۔

During my stay in Talib Nagar, I learned a lot. I met many of my Fellow Brothers, there. When we Fellow Brothers used to sit together, everyone would tell their own heartfelt story. It made me realize that they all loved their Master more than I did, at that time. In any case, in Sarkar's company and that of my Fellow Brothers, there was a lot of spiritual ecstasy as well as serenity. My belief became

stronger and stronger that I had become associated with the right Sufi Master and the right Silsila.

طالب گر کے قیام میں، میں نے بہت کچھ سیما۔ اور یہاں اپنے بہت سے بیر بھائیوں سے ملاقات ہوئی۔ ہم پیر بھائی جب مل بیٹھتے سے تو ہر شخص اپنی اپنی رؤدادِ قلبی بیان کرتا تھا۔ اور اِس سے مجھے یہ اندازہ ہوتا تھا کہ اُن سب کو اپنی شاید اُس وقت شخ سے اُس سے کہیں زیادہ محبت ہے جتنی شاید اُس وقت تک مجھے ہو یائی تھی۔ بہرحال، اس دوران سرکار اور پیر تک مجھے ہو یائی تھی۔ بہرحال، اس دوران سرکار اور پیر ممائیوں کی صحبت میں بہت کیف اور سرور کا عالم رہا۔ اور میرا یہ یقین بُختہ سے بُختہ تر ہوتا چلا گیا کہ میں صحیح شخ اور میرا یہ یہت کیف ہو گیا ہوں۔

During this time, it came to light again and again, that the Sufi Master has immense love and affection for his disciples. I found my Fellow Brothers in diverse spiritual conditions. Some were emotionally overwhelmed and in tears while others were exuberant and humming poetry. The most interesting thing was that everyone, within himself, was unbelievably convinced that Sarkar loved him the most. There was a mixture of envy and (friendly) competition but also a lot of good, mutual feelings (of comradery). Some Fellow Brothers were fond of supplications and some were engaged in Zikr. Overall,

they had a great love for each other. There was also friendly teasing as well.

اس دوران ہے بات بھی بار بار علم میں آئی کہ شخ اپنے مریدوں سے بے پناہ محبت اور اُنس رکھتا ہے۔ اپنے پیر بھائیوں کو میں نے مُختلف الحال پایا۔ کسی پہ گریہ کا غلبہ تھا تو کوئی سر شاری کے عالم میں گنگناتا رہتا تھا۔ اور پھر مزے کی بات یہ تھی کہ دُھکے جُھیے انداز میں ہر شخص اسکا دعویدار تھا کہ جیسے سرکار سب سے زیادہ اُسی سے محبت کرتے ہیں۔ اور اس میں ایک رشک اور (دوستانہ) مقابلے کی ملی جُلی سی مگر بہت پُرلطف کیفیت بھی پائی جاتی تھی۔ کچھ لوگ نماز کے دِلدادہ شھے تو کچھ لوگ ذکر و اذکار میں مبتلا رہتے تھے۔ پیر بھائیوں میں آپس میں بڑی مُعلی چھیٹر چھاڑ بھی چلتی تھی۔

It became clear, to me, that Sarkar did not have a uniform system of training for all his disciples. Rather, it was an exclusive and unique matter with each one. I also got a practical demonstration as to how a disciple should respect his Sufi Master and how he should interact with the Fellow Brothers.

پھر یہ بھی معلوم ہوا کہ کوئی ایک جیسا نظامِ تربیت سرکار کے یہاں بالکل نہیں ہے۔ بلکہ ہر پیر بھائی کے ساتھ میں الگ الگ معاملہ ہے۔ مربید اپنے شیخ کا ادب کیسے کرتا ہے، اور کیسے کرنا ہے واسکی بھی عملی تعلیم اور شکل میں نے اپنے انہی پیر بھائیوں سے حاصل کی۔

Since I was new there, all my Fellow Brothers treated me very kindly and lovingly. I was also very fond of them and became close to them. I stayed there for 11 days. One day after the Fajr prayers, Sarkar said to me,

میں سِلسے میں چونکہ نیا نیا آیا تھا۔ للذا سارے پیر بھائیوں نے مُجھے سے نِہایت مُشفقانہ اندازِ روا رکھا۔ اور اس وجہ سے مجھے بھی اپنے پیر بھائیوں سے کافی اُنس اور لگاؤ پیدا ہو گیا تھا۔ میرا بیہ قیام جب گیارہ روز کا ہو گیا تو ایک روز صبح کی نماز کے بعد، سرکار نے مجھ سے فرمایا کہ،

"Asghar, now you must go to Kheragarh. Masoom Ali Khañ is missing you. By the way, when we arrived here, we wrote a postcard to him that we had brought you, with us." "اصغر، آب تم کھیرا گڑھ چلے جاؤ۔ معصوم علی خاں تُمہیں یاد کر رہے ہیں۔ ویسے ہم نے یہاں پُہنچ کر پوسٹ کارڈ لکھ دیا تھا کہ ہم اصغر کو اپنے ساتھ لے آئے ہیں۔"

I felt a strange uneasiness after Sarkar told me to go. Although, I wanted to request him to stay longer with him, however, by that time, I understood two things:

سرکار کے فرمانے کے بعد مجھے کچھ عجیب بے چینی سی محسوس ہوئی، اور بیہ چاہا بھی کہ اور قیام کرنے کی اور ساتھ رہنے کی اجازت کی درخواست کروں۔ مگر اُس وقت تک دونوں باتیں سمجھ میں آ پھی تھیں کہ،

- 1. Agree to your Sufi Master's commands, wholeheartedly.
- **2.** Carry out the commands without any objections, whatsoever.

Sarkar, very rarely, revoked an order. Although there was no cure for the heart, it was not ready to go, at all and I cried my heart out, in private. My Fellow Brothers were also sad but no one had the courage to ask Sarkar about extending my stay. When it was time for me to leave, Sarkar asked me,

اور ویسے بھی سرکار کوئی حکم دے کر شاز و نادر ہی منسُوخ فرمایا کرتے ہے۔ دل کا کوئی علاج ہی نہ تھا، یہ تو جانے کیلئے بالکل تیار نہ تھا۔ اور تنہا اور اکیلی جگہ رُو کر میں دل کی بھڑاس نکال رہا تھا۔ پیر بھائی بھی سب رَنجیدہ ہے۔ لیکن کسی میں اتنی ہمت نہ تھی کہ سرکار سے عرض کر کے میرے مزید قیام کی بات کرتے۔ جب رُخصت ہونے کا وقت آیا تو سرکار نے مجھ سے یوچھا کہ،

"Do you have the money for the fare to travel back?"

I have already mentioned that the Rs. 50 had been stolen. I thought that I would borrow the fare to Aligarh from Monis. In Aligarh, I had many friends to borrow money from. I thought that I would make it work somehow. I replied,

یہ میں پہلے ہی بتا چُکا ہوں کہ وہ ۵۰ روپے پہلے ہی چوری ہو چھے۔ اور میں نے اس خیال سے کہ علی گڑھ تک کا کرایہ مونِس سے لے لونگا اور علی گڑھ میں اپنے بہت دوست تھے،

# کسی سے بھی رقم اُدھار لے کر کام چل جائے گا۔ میں نے جواب دیا کہ،

"Yes Sarkar, I have the money."

Sarkar asked again,

"How much money do you have?"

"تىر بے ياس كتنے يكسے ہس؟"

Now, it was a little more difficult to answer. I told Sarkar,

"I have enough, Sarkar." "سرکار کافی بس

Sarkar said,

"We're not asking if you have enough. Count how much money there is."

At the same time, he said,

"Come here, put his hand in his pocket and he took out a Rs. 5 note."

As I approached him, he gave it to me and said softly,

I felt very sorry and decided that he knows everything. I should never lie to him again and I will not do that. After offering Qadam Bosi, when I started to walk outside and greeted my Fellow Brothers, I started crying profusely. My Fellow Brothers cried too. Nawab Bahadur's Packard (American Made Luxury Cars) was parked below to drive me to the Station. I stepped into it and sat down. The house was on high ground, with a stairway. I saw that my Fellow Brothers had come down to the car to see me off but Sarkar was still standing at the top of the stairs, looking at me. As the driver started the car, I could see that Sarkar's eyes were tearful. I have not been able to forget those tears until today.

مجھے پشیمانی بھی ہوئی اور میں نے فیصلہ کر لیا کہ اُنہیں سب پتہ ہوتا ہے۔ اُن سے کبھی جھوٹ نہیں بولنا چاہیئے، اور کبھی بولوں

گا بھی نہیں۔ خیر میں قدم ہوس ہو کر جب رُخصت ہونے لگا، تو باہر آ کر اینے پیر بھائیوں سے مل کر خوب رویا۔ وہ لوگ بھی روئے۔ نواب بہادر کی پیکرڈ گاڑی (امریکہ کی تیار شُدہ آرام دہ گاڑی) مجھے جھوڑنے کیلئے نیچے کھڑی ہوئی تھی۔ میں اُس میں جا کر بیٹھ گیا۔ کو تھی کی شطح زمین سے بلند تھی اور سیڑ ھیاں گی ہوئی تھیں۔ تو اُس وقت میں نے دیکھا کہ میرے پیر بھائی مجھے چھوڑنے کیلئے نیچے گاڑی تک آ گئے تھے۔ لیکن سرکار سیڑھیوں کے اوپر ہی کھڑے ہوئے میری طرف دیکھ رہے تھے۔ ڈرائیور نے گاڑی اِسٹارٹ کر دی۔ اُس وقت میں نے دیکھا کہ سرکار کی آنکھیں بھی یُر نم تھیں۔ پھر اُن آنسُوؤں کو میں آج تک نہیں بُھلا سکا۔

### 15. Training the Disciples

Although Sarkar had the authority (Ijazat) and was deputized (Khalifat) in all 4 Sufi Orders, namely:

- 1. Qadriyah
- 2. Chishtiyah
- 3. Nagshbandiyah
- 4. Sohrawardiyah

يول تو سركار كو چارول خانوادول مين اجازت و خلافت تهي يعني:

ا۔ قادرِیہ

ا-چشتیه

**م** نقشبند بير

**م۔**سھر وردِ بیہ

Sarkar initiated, usually in Qadriyah and Chishtiyah Sufi Orders. I am aware, however, that he initiated some people into Naqshbandiyah and Sohrawardiyah Sufi Orders as well but this was out of the ordinary. I know (instances of) some members of the Hindu community who joined Sarkar's Silsila (as well). Some of them later became

Muslims and some of them used to join the Fatiha, with Sarkar, without leaving their religion. They also recited Darood-e-Taj and took part in Salaat and Salaam. During Qawwali, they enjoyed the Saintly hymns and Naat verses, just as we did and experienced spiritual ecstasy. They (our Hindu brothers and sisters) used to kiss the thumbs and put them on their eyes, in the same way as we did, when they heard the name of Lord of the Two Realms

(Honorable Prophet Muhammad ). They remained

Hindus in name only. Sometimes, if no one told you, it was difficult to even distinguish, if someone was a Hindu or not.

لیکن سرکار معمولاً قادرِیہ اور چشتہ سِلسلے میں بیعت فرماتے ہے۔
میرے علم میں ہے کہ خال خال نقشبندیہ اور سہر وردِیہ سِلسلے میں
کچھ لوگوں کو بیعت فرمایا تھا، لیکن یہ معمول سے ہٹکر بات تھی۔ یہ
بات بھی میرے علم میں ہے کہ کچھ اہلِ ہِندو بھی سرکار کے علقے
میں داخل ہے۔ اُن میں سے کچھ تو بعد میں مسلمان ہو گئے اور
کچھ اپنے غذہب کو بغیر چھوڑے ہوئے بھی سرکار کے ساتھ گلدستہ
اور فاتحہ میں شریک ہوتے تھے۔ درودِ تاج بھی پڑھتے تھے، صلواۃ و
سلام میں بھی جِصہ لیتے تھے۔ ساع میں متقبّتی اور نعتیہ اشعار پر،
مفل ساع میں بالکل اُسی طور پر لُطف اندوز ہوتے تھے جیے ہم

لوگ ہوتے تھے۔ اُنکو کیفیت بھی ہوتی تھی گریہ بھی ہوتا تھا۔
(ہمارے ہِندو بھائی اور بہنیں) سرکارِ دوعالم اللہ کام نامی کو سُن
کر بالکل اُسی طرح انگوٹھے چوم کر اپنی آنکھوں سے لگاتے تھے۔
بس نام ہی کے ہِندو رہ گئے تھے۔ بعض اوقات تو اگر کوئی نہ
بتائے تو تمیز کرنا مشکل ہوجاتی تھی کہ، آیا یہ ہِندو ہیں بھی یا
نہیں۔

As far as I know, a few (members of the) Shia (community) also joined Sarkar's gatherings. I can say with certainty that their faith in the Grand Sufi Master (Barde Pir Sahib, Ghous Pak (ra)) and the entirety of the Great Companions (Sahaba Akbar, may Allah (swt) be pleased with them all) was the same as ours. They were Shia simply in name. Some of my Shia Fellow Brothers even confessed to me that they had repented from their long-held temporary marriage (Mut'ah) and denial of faith (Taqiyyah) beliefs. My purpose in writing all this is just to make it (abundantly) clear that Sarkar was a very open-minded person and kept himself free from customary practices and outward appearances.

علم یہ بھی ہے کہ سرکار کے حلقہ ارادت میں چند (افراد) شیعہ (فرقہ کے) حضرات بھی داخل ہوئے۔ اور میں یقین کے ساتھ کہہ سکتا ہول کہ ان حضرات کو بڑے پیر صاحب

(حضرت غوث پاک)، اور جُملہ صحابہ اکبار رضوان اللہ تعالیٰ عنہ سے بالکل وہی عقیدت قائم ہو گئی، جو ہم لوگوں کو تھی۔ بس کہنے کو شیعہ رہ گئے۔ مُجھ سے میرے چند شیعہ پیر بھائیوں نے خود یہ اعتراف کیا کہ اُنہوں نے اپنے مُستند مُتعہ کے عقیدے سے بھی توبہ کر لی تھی اور تھیّہ کے عقیدے سے بھی۔ اِن تمام باتوں کو دائرہ تحریر میں لانے کا میرا مقصد صرف یہ ہے کہ واضح کر سکوں کہ سرکار نہایت آزاد مشرب سے اور ظاہری رواح و رسومات کے رواح سے اپنے آپ کو اگلہ تُھلگ رکھتے تھے۔

The exception was Guldastah Shareef which was essential for everyone. In all other matters, Sarkar's ways of education and training, with each disciple, were individual and distinct. He took special account of the disciple's temperament, aspirations, tendencies, prevailing circumstances, occupations and professions. The methods of training were so unique and subtle that the disciple wouldn't even realize that he was going through an educational process. There was so much compassion in his temperament that, I believe, helped struggling disciples pass the difficult stages easily and joyfully.

علاوہ گلدستہ شریف، جو ہر ایک کیلئے لازی تھا۔ باتی تمام امور سلوک میں اپنے ہر مرید کے ساتھ میں سرکار کا طریقہ تعلیم و تربیت انفرادی اور جُداگانہ تھا۔ جس میں خود مرید کی اُفادہِ طبع، رُجانات، اُس کے مخصوص گرد و پیش کے حالات، اور دنیاوی مشاغل، پیشہ یا ملازمت، کا خاص خیال رکھتے تھے۔ تربیت کے طور طریقے کچھ ایسے انو کھے تھے کہ زیرِ تربیت تربیت کے طور طریقے کچھ ایسے انو کھے تھے کہ زیرِ تربیت کوئی مشق کروائی جا رہی ہونے دیتے تھے کہ جیسے اُس سے کوئی مشق کروائی جا رہی ہے۔ مزاج میں اتنی شفقت تھی کہ میں نے خود یہ محسوس کیا ہے کہ بڑے سے بڑا صبر آزما میں خلامے سے بڑا صبر آزما میں جاتھا۔

All the rules of Shariat, especially the punctuality of prayers and fasting, were encouraged and taught, collectively and individually. Sarkar's favorite practices were limited food consumption and night vigils which he advocated others to adopt as well. He took special care of people who were employed and had to go to their workplaces the next day. Except for a few select disciples, most of them were advised to go to sleep after Isha prayers. There were some disciples whom he included in the night vigils and allowed them to sleep for an hour or two, before sending them to their offices. It wasn't a matter of a day or two but months of practice, until the disciples would be able to stay awake at night and perform their personal and

family duties, as well as business duties effectively and cheerfully.

تمام احکام شریعه، خصوصاً نماز اور روزے پر کاربند رہنے کی ترغیب و تلقین اجتماعی اور انفرادی طور بر فرماتے رہتے تھے۔ کم خوری اور شب بیداری سرکار کا برا محبوب مشغله تھا اور اسکی تلقین بھی فرماتے تھے۔ لیکن مُلازم پیشہ حضرات، جن کو دوسرے دن دفتر جانا ہو، اُنکا خاص طور پر خیال رکھتے تھے۔ اور اُن میں سے سوائے چند مخصوص مریدین میں سے اکثر و بیشتر کو عشاء کی نماز کے بعد سو جانے کا حکم دیتے تھے۔ لیکن کچھ مُلازم پیشہ مرید ایسے بھی تھے کہ جِنکو سرکار اینے ساتھ شب بیداری میں شامل بھی رکھتے، اور گھنٹے ۲ گھنٹے سونے کی اجازت دیتے اور رُوسرے دِن دفتر بھی جھیج دیتے۔ اور پھر بیہ ایک دو دن کی بات نہ تھی، بلکہ مَبینوں اس پروگرام پر عمل کرواتے۔ یہاں تک کہ زیرِ تربیت مرید اس بات کا اہل ہو جاتا کہ شب بیداری بھی کر لے اور اپنے فرائض منصبی اور کاروبار و ملازمت سے بھی خوش اسلوبی کے ساتھ عہدہ برا ہو سکے۔

As far as I could understand, Sarkar's basic method was to instill the love of the Sufi Master in the hearts of his disciples. At the same time, complete trust and confidence in the Master were ingrained. It was done, in such a way, that all the concepts and practices, related to Tasawwuf, would coalesce around the understanding of the pivotal point that the disciples must yearn for the Master. Their sole focus would be only the Master and nothing else.

جہاں تک میں شمجھ سکا ہوں، سرکار کا بُنیادی طریقہ اپنے مرید کے دل میں مجت شخ بھرپور انداز میں ڈالنا تھا۔ اور اسکے ساتھ شخ پر کامل اعتباد اور یقین کچھ اس انداز سے مرید کے دل میں سموتے تھے، کہ سلوک اور تصوّف کی راہیں اس ایک نقطے کے گرد جمع ہو جاتی تھی۔ یہاں تک کے مرید سمجھ جائے کہ اُسکی مراد کبس اُسکا شخ ہے اور کچھ نہیں۔

In this regard, I will mention two of my own eye-witnessed events to help illustrate what's in my mind.

اس ضمن میں، میں ۲ اپنے چیثم دید واقعات کا ذکر کرونگا، جس سے غالباً میں اپنا معنی ضمیر زیادہ اچھی طرح سے واضح کر سکوں۔

#### **First Incident**

The first incident is that during my stay in Nagpur, Sarkar once took me with him from Tajabad Shareef to Ganjakhet District of Nagpur, where the family of my Fellowship Mother (Pirani Ammaji Maryam, Yousuf Shah Baba's Fellow Sister) lived. Sarkar was meeting with the women and I was with the men in another room. It was time for lunch and the dining cloth was laid out. I had learned that Sarkar was going to come out to eat shortly.

## پہلا واقعہ

پہلا واقعہ یہ ہے کہ ناگیور کے قیام کے دوران، ایک مرتبہ سرکار مجھے اپنے ہمراہ تاج آباد شریف سے ناگیور میں گانجا کھیت لے گئے، جہال میری پیرانی اٹال جی صاحبہ (پیرانی اٹال جی مریم، یوسف شاہ بابا کی پیر بہن) کا میکہ تھا۔ سرکار اندر زنان خانے میں تھے اور میں باہر مردانہ میں۔ دو پہر کے کھانے کا وقت ہو گیا تھا اور اُس کیلئے دستر خوال بجھا دیا تھا۔ جو اِس بات کی علامت تھی کہ سرکار کھانا تناول فرمانے کیلئے باہر تشریف لانے والے ہیں۔

Suddenly, my eyes fixated on the flag that a Gentleman standing at the door, was holding. On which was written,

اتنے ہی میں میری نظر دروازے پر ایک صاحب کے کھڑے ہوئے ایک جھنڈے پر بڑی۔ جس پر لکھا تھا،

"La Ilaha Illa. Anta Subhanaka! Inni Kuntu Minaz-Zalimeen." (There is no Lord except You. Perfection be to You! Surely, I am of those who transgressed.)

(Holy Quran, Surah Al-Anbiya, Ayah 87)

I looked carefully and found that the same verses were written on his cap and the upper part of his shirt. I was a bit amused by his appearance. I asked him,

پھر جو میں نے غور سے دیکھا، تو پتہ یہ چلا کہ اُن کی ٹوپی پر بھی یہی آیتِ کریمہ کھی ہے اور قبیض کے بالائی حِسے پر بھی یہی آیت کھی ہے۔ اُنکی ہیت کرائی پر مجھے دل ہی دل میں بنتی آئی، اور میں نے عرض کیا کہ،

"Please come inside."

"اندر تشریف لے آئیں"

He replied,

أنہوں نے کہا کہ،

"No, I will come in only with Baba Sahib's (ra) permission.

Please inform Baba Sahib (ra) that Safdar has come."

I told him,

"Sarkar is just about to come out to eat. Please wait a bit."

In the meantime, Sarkar came out and said,

"Ok, come Safdar, come inside."

This Gentleman came inside and offered Qadam Bosi. The way he did that made me think that, maybe, he was one of our Fellow Brothers. Sarkar looked at me and said,

یہ حضرت اندر تشریف لائے اور قدم بوس ہوئے۔ اندازِ قدم بوس سے مجھے خیال ہوا کہ شاید یہ ہمارے پیر بھائی ہیں۔ سرکار نے میری طرف دیکھ کر فرمایا کہ،

"Safdar is our old (from long time ago) disciple."

Sarkar sat down to eat and so did I. Safdar Bhai sat at a distance. Sarkar said,

سرکار دستر خوال پر تشریف فرما ہوئے اور میں بھی کھانے کیا کیا۔ صفدر دستر خوال سے دُور بیٹھے۔ سرکار نے کہا کہ،

"Come and eat, Safdar."

Safdar Bhai replied,

صفدر بھائی نے جواب دیا،

"Baba Sahib, I am fasting."

Sarkar then said,

سرکار نے کہا کہ،

"Ok, that is good."

"اچها اچها-"

We both started eating. Sarkar asked Safdar Bhai,

"So Safdar, what is your routine nowadays?"

When Safdar Bhai started describing his activities, I realized that this Fellow Brother was completely occupied with Allah's remembrance and was doing a lot of faith-based practices. I estimated that a maximum of 3 to 4 hours out of 24 would be left for his eating and other needs. Within me, I began to contemplate my own situation and felt very disappointed when I compared myself to Safdar Bhai. I thought and felt that people who attain something valuable, have to be like that (as Safdar Bhai). What results can be expected by people like us, who do very little compared to him? I was in deep thought and feeling somewhat down when Sarkar questioned Safdar Bhai,

صفدر بھائی نے جو اپنے معمولات بیان کرنا شروع کیئے، تو اُس سے مجھے اندازہ ہوا کہ یہ شخص بے انتہا ذاکر اور شاغل قشم کے پیر بھائی ہیں۔ اور میں نے ذہنی طور پر حساب لگایا تو کھانے پینے اور سونے کیلئے ۲۴ گھنٹوں میں زیادہ سے زیادہ سے سے ۴ گھنٹے اُئی ضروریات اور سونے کیلئے بچتے تھے۔ دل ہی

دل میں، میں نے اپنے حالات پر بھی غور کرنا شروع کر دیا اور صفدر بھائی سے مقابلہ کر کے بڑی مایوسی ہوئی۔ میں نے سوچا کہ دراصل کچھ پانے والے لوگ تو ایسے (صفدر بھائی جیسے) ہی ہو سکتے ہیں۔ ہم جیسے لوگ جو اُنکے مقابلے میں کچھ بھی نہیں کرتے ہیں، وہ کیا پائیں گے؟ میں اپنے ہی خیالات میں غلطاں و پیچاں اور افٹردگی کے عالم میں تھا، تو سرکار نے صفدر بھائی سے سوال کر دیا،

"By now, you must have discovered the secret to knowing the hidden (Kashf) in all its forms?"

"اب تو کشف کونیوں مکانیوں آپکو حاصل ہو گیا ہوگا؟" Safdar Bhai replied in the <u>negative</u>. Then, in a worried manner, Safdar Bhai asked Sarkar,

جِس کا جواب صفدر بھائی نے نُفی میں دیا۔ اور ایک اضطراب کے عالم میں سرکار سے پوچھا کہ،

"Baba Sahib, for the last 7 years, I have been carrying out all the instructions but nothing seems to be working so far."

"بابا صاحب، پچھلے سات سالوں سے میں ہر حُکم کی تعمیل بجا لارہا ہوں۔ لیکن ابھی تک کوئی کام بنتا نظر نہیں آیا۔"

"Keep working with sincerity and dedication, you are making progress. Allah (swt) will provide you with help."

By this time I was really disappointed with myself. Sarkar looked at me in a very meaningful way and very softly said to me,

"True understanding comes with great difficulty."

After hearing these words from Sarkar, I felt, somewhat, encouraged and turned my attention towards Sarkar and prayed silently,

سرکار کا بیہ جُملہ سُننے کے بعد کچھ ڈھارس و ہمت بندھی، اور قلبی طور پر سرکار کی طرف متوجہ ہو کر دل ہی دل میں عرض کیا کہ،

"Sarkar, by your Grace, may I receive true understanding, effortlessly."

"سرکار کا کرم ہو جائے، اور یہ ستچی سمجھ مُجھے ارذانی فرمائی جائے۔"

The reason to illustrate this is that, Sarkar wanted his disciples to invest minimum strenuous effort into reciting the rosary and verbal remembrance of Allah (swt). With his attention, companionship and maintaining a relationship of deep love and compassion with his disciples, Sarkar helped (in such a way) that the heart became soft and supple (ready to absorb new ideas and insights). Then, it accepted the various divine manifestations of the Sufi Master. He often repeated,

عرض کرنے کا مطلب ہے ہے کہ مجاہدات، ذکر، اذکار، سرکار کم سے کم رکھنا چاہتے تھے۔ اور اپنی توجہ اور صُحبت سے اپنے مریدین کے ساتھ میں بے پناہ محبت و شفقت کا تعلق قائم کرتے تھے، تاکہ قلب میں (نئے خیالات اور بصیرت پانے کیلئے تیار) سوز و گداز پیدا ہو سکے۔ جو شیخ کی گونا گوں

تجبّیات کو قبول کر سکیں۔ اور یہ بھی اکثر فرماتے رہتے تھے کہ،

"Love and connection with one's Sufi Master is everything. All is achieved by its means."

"شیخ سے محبت اور نسبت ہی بس ہوتی ہے۔ باقی سب کام اُسی کے طُفیل میں ہوجاتا ہے۔"

#### **Second Incident**

Once, on the occasion of the Urs of Ghareeb Nawaz (ra) in Ajmer Shareef, about 10 or 20 of us Fellow Brothers were present in Sarkar's service at Mehboob Manzil. Suddenly, one very well-versed Fellow Brother and someone very loving towards Sarkar, Hakeem Ishtiaq Ahmed Sahib, whom I affectionately called Crazy Brother (Deewane Bhai), started weeping profusely. He began to tell Sarkar,

## دوسرا واقعه

ایک مرتبہ اجمیر شریف میں غریب نواز ؓ کے عُرس کے موقع پر ہم ۱۰ یا ۲۰ پیر بھائی محبوب منزل میں سرکار کی خدمت میں حاضر سے۔ اچانک ایک بڑے پڑھے کھے اور سرکار سے بناہ محبت کرنے والے پیر بھائی، عکیم اشتیاق احمد صاحب، جنمیں میں پیار سے دیوانے بھیا کہا کرتا، اُن پر شدید گریہ

## طاری ہوا۔ اور اسی گریہ کے عالم میں انہوں نے سرکار سے عرض کرنا شروع کیا کہ،

"Sarkar, Masnavi Shareef mentions a King of China, who held a competition for artists painting murals on a wall. The two contesting parties were given the opposite walls of the same room, with a curtain in between. So that, both the contesting parties could carry out their art.

"سرکار، مثنوی شریف میں چین کے ایک بادشاہ کا ذکر ہے۔ جس نے دیوار پر نقش و نگار کرنے کا مقابلہ کروایا تھا۔ اور مقابلہ کرنے والی دونوں پارٹیوں کو ایک ہی کمرے کی آمنے سامنے کی دیواریں دے دی گئی تھیں۔ اور بیچ میں پردہ حائل کر دیا تھا، تاکہ دونوں مقابلہ کرنے والے اپنے فَن کا مُظاہرہ کر سکیں۔

On one wall, the artists painted a very beautiful mural and on the other side, the competitors just kept polishing the wall. When the time came to judge the competition, the King came and saw that there was a beautiful painting on one wall and the wall on the other side was blank.

تو ایک طرف کے فنکاروں نے بہت ہی خوبصورت نقش و نگار کیئے اور دوسری طرف مُقابلہ کرنے والوں نے دیوار کو خوب جلا کیا۔ جب فیصلہ کرنے کا وقت آیا اور بادشاہ آیا، تو اُس نے دیکھا کہ ایک طرف تو نقش و نگار ہیں اور دوسری طرف دیوار بالکل خالی ہے۔

Upon seeing this, he was furious. Those who worked on the empty wall requested the King to draw the curtain so that the truth would become evident. When the curtain was removed, there was no end to his surprise. He saw that the painting on one wall was the same as the painting on the other wall because it was polished so well that the wall became like a mirror. The image of the opposing wall was reflected by it.

(Masnavi Maulana Rum (ra), Daftare Awwal, Book 1:63, Page 381)"

تو وہ بہت غصہ ہوا۔ اس دیوار پر کام کرنے والوں نے بادشاہ سکلامت سے عرض کیا کہ جہاں پناہ، زرا پَردہ بٹائیں تو حقیقت کُھل جائے گی۔ جب پردہ بٹایا گیا تو بادشاہ کی حیرت کی کوئی انتہا نہ رہی۔ جب اُس نے دیکھا کہ جو نقش و نگار سامنے والی دیوار پر تھے، بالکل ویسے ہی نقش و نگار اس دیوار پر نظر آ رہے تھے۔ کیونکہ اتنی مِحنت اور جانفشانی سے صفائی کی نظر آ رہے تھے۔ کیونکہ اتنی مِحنت اور جانفشانی سے صفائی کی گئی تھی کہ دیوار بالکل آئینہ ہو گئی تھی اور اُسکا عکس آئینہ پر پڑ گیا۔

(مثنوی مولانا روم ، دفتَرِ اول، کتاب ۱:۶۳، صفحہ ۳۸۱)۔ "

Ishtiaq Bhai was narrating this incident and was crying. Sarkar kept listening without any reaction. All the Fellow Brothers were wondering what Ishtiaq Bhai was trying to say. Then Ishtiaq Bhai said,

اشتیاق بھیّا یہ سب واقعہ بیان کرتے جا رہے تھے اور روتے جا رہے تھے۔ اور سرکار آنکھ بند کیئے خاموش بغیر کوئی ردِ

عمل ظاہر کیئے سب سُنتے رہے۔ اور سارے پیر بھائی اپنی جگہ جرت میں سے کہ آخر اشتیاق بھیّا کیا کہنا چاہ رہے ہیں۔ پھر اشتیاق بھیّا نے کہا کہ،

"If I had been given this task, what else could I have done but put dirt and filth on the wall, instead of polishing it."

"میں اگر اس کام پر مَعمور کیا ہوا ہوتا تو اُس دیوار پر بَجائے جلا کرنے کے، سوائے گندگی اور غلاظت لگانے کے اور کیا کر سکتا تھا۔"

Even then, Sarkar did not say anything. Then Ishtiaq Bhai said,

اس پر بھی سرکار نے کچھ نہ فرمایا۔ پھر اُسکے بعد میں کہا کہ،

"Sarkar, I have heard that if the children are very disobedient, the father can disown such children."

"سُنا ہے سرکار اگر اولاد زیادہ نافرمان ہوتی ہے، تو باپ ایسی اولاد کو عاق کر دیتا ہے۔"

Sarkar opened his eyes, looked at Ishtiaq Bhai and said,

سر کار نے اس جُملے پر آئکھیں کھولیں، اشتیاق بھیّا کی طرف دیکھا، اور فرمایا،

"But you have also heard that fathers who disown their children are not forgiven."

(Sahih Bukhari Book 8, Hadith 1100)

Hearing this, I screamed (overcome by the feelings of humility and gratitude) and I threw myself at Sarkar's feet. It was now clear to all the Fellow Brothers that, in fact, Ishtiaq Bhai was interpreting, for almost all of us, that there is always a little bit of negligence, from each of us, in following Sarkar's guidance. It was also true that the constant practice of remembrance and other practices that Sarkar used to teach, very few select people were steadfast in their practice. It was a bit like being disobedient children and kept weakening their own connection with Sarkar. By saying that the father who disowns his children is not forgiven, in fact, he expressed his determination that he was not (like) those fathers who disassociate themselves from their disobedient children. In fact, he was saying that he would be kind and helpful to them, no matter what.

یہ جُملہ سُن کر (شُکر گزاری اور عاجزی کے جذبات سے مغلوب) میری تو چینخ نکل گئ، اور میں سرکار کے قدموں میں جا پڑا۔ اور سارے پیر بھائیوں پر اب بات کھل کر سمجھ

میں آ گئی کہ دراصل اشتیاق بھیّا قَریب قریب سب ہی کی تر جُمانی کر رہے تھے۔ کہ سرکار کے احکامات کی بجا آوری میں سب ہی سے تھوڑی بہت کوتاہی تو ہوتی ہی رہتی تھی۔ اور پھر یہ بھی صحیح بات تھی کہ جو چھوٹے اور بڑے ذکر اور مجاہدے سرکار تعلیم فرماتے رہتے تھے، اُن کی بجا آوری میں کم ہی لوگ ثابت قدم تھے، اور نافرمان اولاد کے مصداق ہی تھے۔ اور اپنی اپنی نِسبت کو کمزور کرتے رہتے تھے۔ یہ جُملہ ارشاد فرما کر کہ جو باب اپنی اولاد کو عاق کر دیتا ہے اُسکی بخشش نہیں ہوتی۔ دراصل اینے اس عزم کا اظہار فرمایا کہ ہم اُن (جیسے) بایوں میں سے نہیں کے جو نافرمان اولاد سے قطع تعلق کر لے، بلکہ ہر حال میں تمھارے شفیق اور مددگار رہیں

Sarkar was very kind to his (spiritual) children (disciples). He was very forgiving, tolerant, generous and openhearted. He used to love in ways that his disciples had no choice but to feel close to Sarkar. This was Sarkar's style of education and training of his disciples.

سرکار اپنے (روحانی) بچوں (مریدین) سے بہت شفقت فرماتے سے مزاج میں بے حد عنو اور دَر گزر تھی اور بہت دریا دلی،

سخاوت، اور فیاضی فرماتے تھے۔ اور اس انداز کی محبت فرماتے تھے کہ مرید (تمَام مریدین) کے پاس کوئی چارہ نہ تھا کہ وہ سرکار کے اس برتاؤ کی وجہ سے سرکار سے ہمیشہ قُرب کی نسبت محسوس کرتے رہے۔ یہی سرکار کا اندازِ تعلیم و تربیت تھا۔

Every now and then, Sarkar used to give clear instructions to his (spiritual) children to pay due respect and reverence to all his contemporaries, Sufi Masters and other Sufis. He also implanted the fundamental idea in his disciples that, it doesn't matter who the person is; whether he is one of the pious Masters of the time or one of Sarkar's contemporaries, the blessings come only from one's own Master. He made this fundamental concept so strong and stable that none of Sarkar's disciples would ever turn to anyone except him, in pursuit of their needs and goals, nor bow down to anyone else.

ہر چند کہ سرکار اپنے (روحانی) بچوں کو اپنے بُملہ ہم عصر مشاکنے و صوفی حضرات کی کماحقہ تعظیم و سکریم، ادب و آداب برتنے کی واضح ہدایت وقاً فوقاً دیتے رہتے تھے۔ لیکن بنیادی طور پر مربید کے اس خیال کو بھی پُختہ کرتے رہتے تھے کہ کوئی کسید فیض کسی بررگ، چاہے وہ زمانہ سلب کے مشاکنے مشاکنے میں سے ہوں یا سرکار کے ہم عصر، علاوہ شیخ کی ذات کے میں سے ہوں یا سرکار کے ہم عصر، علاوہ شیخ کی ذات کے

حاصل نہیں ہوتا۔ اور اس بُنیادی تصوّر کو اتنا مضبوط اور مستخکم کر دیا، کہ سرکار کے بُملہ وابستگان اپنی طلب اور مقصد کے مصول میں سوائے سرکار کی ذات کے کسی اور طرف متوجہ نہ ہوئے اور نہ کسی دوسرے در پہ سائل ہوئے۔

In this regard, I never found anyone lacking the belief of such a relationship with the Master and being continually blessed by him. In fact, it (turning to the Master for every need) is a distinguishing feature of the Yousufi Silsila. All those, associated with this Silsila, whom I met, got to know, interacted with and assessed; I found that, regardless of their conduct, views on spirituality, level of excellence and devotion, all were very steadfast in their relationship with their Master.

اور اِس ضمن میں اپنی نِسبت اور شیخ کے فیضان کے بارے میں کبھی کھی کوئی تِشکی نہ محسوس کی۔ بلکہ، سلسلہ یوسفیہ کا ایک طرح اِمتیاز (ہر ضرورت کیلئے شیخ کو رُکارنا) ہے بھی رہا ہے کہ اس کے وابستگان سِلسلہ میں جس جس سے میری ملاقات ہوئی، اُنکو جانا، پہچانا، پرکھا، اپنی نسبت کے معاملے میں بڑا معقول پایا۔ قطع نظر اِسکے کہ سلوک، تصوّف، فخر، درویش میں اُسکا کوئی اپنا امتیازی مقام تھا یا نہ تھا۔

Another beautiful aspect of Sarkar's way of educating was that he encouraged to keep on strengthening the relationship with Allah (swt), with the Master as a Means (Visatat). Praise be to Allah (swt)! In the Yousufi Silsila, I found among my Fellow Brothers, whom I met and whose sole desire was their Master and their Master only, that they were very steadfast in their relationship with Allah (swt). In fact, the ultimate goal of the Spiritual Journey

(Salook) is to perceive Allah (swt) and His Messenger

in the personhood of the Sufi Master. Otherwise, it becomes worship of the individual. In other words, it becomes idolatry and polytheism.

سرکار کی تربیت کا ایک اور حسین پہلو یہ تھا کہ وہ شیخ کی وساطت سے اللہ اور بندے کے تعلق کو مضبوط سے مضبوط تر کرنے کی ترغیب و تلقین فرماتے۔ اور بجمہ اللہ، سلسلہ یوسفیہ میں، میں نے اپنے پیر بھائیوں میں جِن جِن جِن سے میری ملاقات ہوئی اور جِن کا مقصد صرف اُنکا شیخ اور شیخ ہی تھا، وہ اپنے تعلق باللہ میں بڑے ثابت قدم پائے گئے۔ اور حقیقت میں سلوک کا نصب العین بھی یہی ہے کہ پیر کی ذات ہی میں اللہ اور رسول سلوک کا نصب العین بھی یہی ہے کہ بیر کی ذات ہی میں اللہ اور رسول سلوک کا نصب العین بھی اور شرک بیر کی ذات ہی میں اللہ اور رسول سلوک کا نصب العین بھی ہو کر رہ جاتی ہے۔

The reality is such that faith is not just the name of affirmation by the heart, it must be professed by the tongue. It is not enough to rely on the affirmation of the heart because only Allah (swt) knows the secrets of the heart. Therefore, a verbal confession is obligatory. If a person keeps on affirming their faith millions of times, by heart and does not profess with the tongue, the person will not get the legal ruling (Fatwa) of being a Muslim, in Shariat. Now, when we reflect upon the idea of a verbal confession and move on to outward expression in actions; we realize that nurturing any belief, love and connection in your heart is not enough. It (these emotions) must be expressed in some way. For example, in addition to keeping the love of Allah (swt) in one's heart, it is also obligatory to express it by performing all kinds of acts of worship, spiritual and physical, including daily prayers, fasting, poor tax (Zakat), Hajj, recitation of the Holy Qur'an, Zikr, individual charity (Sadaqah), community charity (Khairaat) and other related practices. So all this falls into the category of the profession by the tongue and leads to ultimate full realization.

حقیقت کچھ یوں ہے کہ ایمان صرف تصدیقِ قلب کا نام نہیں ہے، بلکہ اس کے لیئے اقرارِ باللیان بھی ضروری ہے۔ تصدیق بالقلب پر کوئی حکم لگانا اس لیئے ممکن نہیں کے قلب کے بھید کو صرف اللہ جانتا ہے۔ اسلیئے زُبان سے اقرار پر حکم لگایا جائے گا۔ اگر کوئی لاکھ ایمان کی تصدیق قلب سے کرتا رہے جائے گا۔ اگر کوئی لاکھ ایمان کی تصدیق قلب سے کرتا رہے

اور زبان سے اقرار نہ کرے، توشرع شریف میں اُس پر مسلمان ہونے کا فتویٰ نہیں ملے گا۔ اب اس اقرار باللسان پر تعمل اور غور کیا جائے، اور اس کو صرف اظہارِ لفظی یا حرفی سے وُسعت دے کر اشارات، کنایات، عمل، اور اظہار بالقویٰ تک وُسعت دے دی جائے۔ تو یہ چلے گا کہ کسی عقیدے، کسی محبت، اور کسی نسبت، کو صرف اینے دل میں ہی پرورش کرتے رہنا کافی نہیں ہے۔ بلکہ کسی نہ کسی طور پر اُسکا اظہار کرنا لازمی کھہرے گا۔ مثال کے طور پر اللہ سے محبت اپنے دل میں رکھنے کے ساتھ یہ بھی لازمی ہو گا کہ بدنی، جِسمانی، مالی عبادات، نماز، روزه، زکوة، حج، سجده، تلاوت، ذکر، اشغال، صدقه، خیرات، یه بھی کرے۔ تو موخر الذکر علامات اقرار باللمان کے زمرے میں آ حائے گا۔

While keeping the love of Lord of the Two Realms (Honorable Prophet Muhammad) in the heart, it is necessary and obligatory to recite Darood Shareef. When hearing the name of Prophet Muhammad, to kiss the thumbs and put them over the eyes and to present oneself in Madinah Munawwarah to offer Salaam, in person, at the

## Grand Court of the Messenger of Allah ... All these

actions comprise the definition of verbal confession. To consider Allah (swt) as your Lord, in such a way that He (Allah (swt)) becomes the Lord and Master of your being and thus completes the negation of the Self (Khudi Ki Nafi). It is not enough for one to (merely) conceptualize in one's heart the love of a Sage, a Dervish, a Saint, or a Righteous One but it is also obligatory to be initiated by a Master. So, the act of Initiation is a kind of confession by the tongue.

سرکارِ دو عالم سی کی محبت دل میں ہونے کے ساتھ ساتھ سرکار سے کے نام نامی پر درود شریف پڑھنا، انگو ٹھوں کو چومنا اور آنکھوں سے لگانا، اور تدینہ مُنوّرہ حاضر ہو کر بہ نفس نفیس دربارِ رسالت سی میں سلام پیش کرنا بھی ضروری اور لازی ہے۔ اور یہ علامتیں اقرار باللسان کی تعریف میں آئیں گی۔ اللہ کو اپنا رہ سمجھنا، اس انداز سے باللسان کی تعریف میں آئیں گی۔ اللہ ہو جائے اور خود اپنی نفی کی کہ اس ظاہری وجود کا رہ اور مالک اللہ ہو جائے اور خود اپنی نفی کی شمیل ہو جائے۔ اس کے لیئے کسی بزرگ یا درویش یا ولی یا صریفین اور صالحین کی محبت اور عقیدت کو (محض) صرف دِل میں بیا لینا کافی نئیس ہے۔ بلکہ ظاہری طور پر کسی شخ سے بیعت کرنا بھی لازم ہے۔ تو نیو ظاہری طور پر بیعت کرنا اقرار باللسان ہی کی ایک شکل ہو گی۔

The need for a Master is indeed a very controversial subject. Among the Exoteric Religious Scholars, many have adopted the view that, after the sayings and the exemplary

life of Allah's very Last Messenger and the complete,

clear guidance of the Holy Quran, there is absolutely no need of a Master for acquiring divine knowledge. In reality, because the Oneness of God depends on the essence and attributes of Allah (swt), to acquire that understanding is the most subtle and challenging, among all the branches of knowledge.

اصل میں یہ مسلہ بڑا اختلافی رہا ہے۔ اور علاء ظواہر میں سے بہت سے علماء نے اس عقیدے کو اپنایا ہے کہ اللہ کے نبی آخر الزمان کی بعثت، اور قرآن کی مکمل اور واضح ہدایت کے بعد، اب قطعاً اس کی ضرورت نہیں کہ عرفانِ الٰہی کے لیئے کسی شخ کی ضرورت ہو۔ لیکن چونکہ توحید الٰہی مُنحصر ہے اللہ کی ذات اور صفات پر، علم حاصل کرنے پر، تو یہ تمام علوم میں سب سے زیادہ مشرف اور دقت طلب علم ہو گا۔

Practically speaking, it is improbable, impossible and impractical to self-study and understand thoroughly the essential concepts of even subjects such as philosophy,

mathematics and sciences without an expert guide. Everyone concurs that it is not possible to have an in-depth understanding of such subjects without expert teachers. So, how can the knowledge of complex subjects such as Attributes of Allah (swt) and Tawheed be acquired without a teacher?

معمولی معمولی علم اور فلفہ، ریاضی، سائنس، اِن سب کے لئے بغیر اُسّاد کے اِن کو پڑھنا اور سَمحھنا نا قابل عمل ہے، ناممکن و نامروّج ہے۔ اور سب اس پر مُتفق ہیں کہ بغیر ان مضامین کے ماہر اُساتذہ کے ان علوم پر کوئی دسترس حاصل کرنا ممکن نہیں ہے۔ تو اوصافِ باری تعالی اور توحید جیسے اَدق مضامین کا علم بغیر کسی استاد کیسے حاصل کیا جا سکتا ہے؟

That is why many Esoteric Religious Scholars consider it absolutely necessary that, in order to acquire this inner, spiritual knowledge, one needs a Master who has comprehended and achieved all the stations of Oneness of God and God's Gnosis (Irfan). Such a person is known as a Master.

اس لیے ایک بہت بڑا گروہ علماء کا ضروری سمجھتا ہے کہ اس علم کو حاصل کرنے کے لیئے کسی ایسے اساد کی ضرورت ہے، کہ جو توحید الٰہی اور عرفان کی منازل طے کر چکا ہو، اُس

سے رجوع کیا جائے۔ اِس علم کے جاننے والے کو شیخ کہتے ہیں۔ ہیں۔

Allah Almighty has fulfilled His promise which is known as the Eternal Covenant (Misaq-e-Azal). That is, He created all humanity from the dorsum of Hazrat Adam (AS) and asked them, collectively,

ہمیشہ سے دستورِ الٰمی یہ رہا ہے کہ اللہ تعالٰی نے اُس عہد کو، جو میثاقِ ازل کے نام سے مشہور ہے۔ یعنی کہ حضرت آدم کی پُشت سے تمام بنی نوع انسان کی تخلیق فرمائی اور اُن سے دریافت فرمایا کہ،

"Am I not your Lord?" (Alastu bi Rabbikum) (Holy Quran, Surah Al-A'raf, Ayah 172)

They all testified in unison,

تو چونکہ واقعہ سامنے کا تھا، للذا سب نے یک زبان ہو کر اقرار کیا کہ،

"But of course! You are indeed our Lord." (Qaalu Balaa) (Holy Quran, Surah Al-A'raf, Ayah 172)

Since then Allah Almighty has been sending His Prophets, Messengers and the Holy Scriptures to remind people of this primal promise. He revealed the Holy Books to his Prophets, from time to time, in order to clarify and to enlighten the testimony of the Oneness and the Lordship of Allah (swt).

کہ اللہ تعالی اپنے نبی اور رسولوں کو بھیجا رہا، اور آسانی صحفوں سے اس بنیادی بات کو یاد دلانے کیلئے آسانی صحفے بھی نازل فرمائے۔ جس میں واضح اور روش بیان و دلائل اللہ کی ربوبیت کو واضح کرنے کیلئے وقتاً فوقتاً اپنے نبیوں پر اُتارہے۔

Allah Almighty sent the Prophet of the End Times (Honorable Prophet Muhammad) along with the Holy Quran which comprises of all the accurate versions of the previous Divine Scriptures and was revealed to Sarkar Muhammad. He (Honorable Prophet Muhammad), through his Hadith and Sunnah, taught (everyone) of

God's Lordship, God's Oneness and God's Attributes. Thus, the divine promise has been fulfilled.

تاکہ نبی آخر الزمال (حضرت محمد شکی مبعوث ہوں اور قرآن جو تمام بیجھلی صحائف کی جامع اور ناصح کتاب تھی، اُس کو نازل فرمایا (حضرت محمد شکی پر)۔ اور سرکار (حضرت محمد شکی نے اپنے عمل اور نسبت سے (سب کو) اللہ تعالی کی ربوبیت اور توحیدِ ذاتی اور صِفاتی کی تعلیم فرمائی۔ اور اس طور پر منشاء الٰہی بورا ہوا۔

Since no Prophet is to come after the Lord of the Two Realms (Honorable Prophet Muhammad ), the great

Scholars and the Masters assumed the responsibility of preaching and propagating both the outward and the inward dimensions of Islam. These enlightened individuals began to initiate people according to their respective Denominations and Sufi Orders. This process continues to this day except for a relatively small group that considers

the Holy Quran and the Prophetic Hadith to be sufficient and do not subscribe to a need for Initiation. Ahlee-Sunnah Wal-Jama'ah and the people of the Hanafi School of Fiqh support and adhere to Initiation. For this reason, the need for a Master continues.

اور سرکارِ دو عالم (حضرت محمد الله علی الله علی الله اور باطن کی اس لیئے علماء ظاہر اور مشاکِح عظام نے دین کے ظاہر اور باطن کی التربیت تبلیغ و تروی کی ذمہ داری سنجالی۔ اور بیعت دونوں گروہ میں التربیت تبلیغ و تروی کی ذمہ داری سنجالی۔ اور بیعت دونوں گروہ میں اپنے اپنے مسلک کے اعتبار سے کرنا شروع کیا اور یہ سلسلہ اب تک جاری ہے۔ صرف وہ گروہ علیحدہ ہو گیا، جو اپنے عقائد کے اعتبار سے قرآن اور حدیث نبوی کی کو کافی شجھتے تھے۔ لیکن اس گروہ کی تعداد کم ہے۔ اهل سنت والجماعت اور خنفی عقائد لوگ بیعت کے حامی اور معتقد ہیں۔ اس لیئے بھی ضرورتِ شیخ جاری و ساری ہے۔

The doctrine of the Exoteric Scholars (Ulema-e-Zawahir) is that if Monotheism (Tawheed) and even within that, the right to being worshiped belongs only and only to Allah (swt), is understood, then that it is enough. The Esoteric Scholars (Ulema-e-Batin) believe that this concept of Monotheism (Tawheed) must be clear, for sure, but to gain Gnosis of Allah's Self and His Attributes, it is not enough to consider Allah (swt) as God only but also to believe in His Intent (Magsood), His Omnipresence (Maujood) and His Efficaciousness (Mo'assar). That is to say, that the teachings of the Exoteric Scholars (Ulema-e-Zawahir) find it sufficient to say the first part of Kalima-e-Tayyiba, that is, "La Ilaha Illallah" (There's no Lord except Allah (swt); Holy Quran, Surah As-Saffat, Ayah 35) because it has the meaning of "La Mabood Illallah" (There is nothing to worship except Allah (swt)).

علاء ظواہر کا مسلک ہے کہ توحید میں صرف اتنی بات اگر سمجھ میں آ جائے کہ عبادت کا استحقاق صرف اللہ کو ہے، تو یہ کافی ہے۔ علماء باطن کا خیال ہے کہ توحید کا یہ مفہوم تو واضح ہونا ضروری ہے ہی، لیکن عرفانِ ذات و صفات کے لیئے صرف اُس کا متعبود سمجھنا ہی کافی نہیں ہے۔ بلکہ اُس کا مقصود اور موجود اور مؤثر ہونے پر بھی ایمان لانا ہوگا۔ یعنی عرض کرنے کا مطلب یہ کہ عُلماء ظواہر کی تعلیم تو اس پر کفایت کرتی ہے کہ کلمہ طبیبہ میں جو جُز اوّل ہے، یعنی، "لَالِلَہُ اِلّٰهُ اِللّٰہُ اللّٰہ " (اللّٰہ کے سوا کوئی خُدا نہیں، قرآن سورہ الصافات، آیۃ ۳۵) اُسکا مفہوم ہے، "لا معبود اِلٰہ الله"، (اللّٰہ کے سوا کوئی عبادت کے لائق منہیں ہے)۔

However, all the great Masheikh and Sufi Masters, on the other hand, take the meaning of this part of Kalima Tayyiba to mean that:

گر تمام مشائخ عظام اور صوفیاء اکرام کلمہ طبیبہ کے اس وجود کے بیہ معنٰی لیتے ہیں کہ:

- **1.** "There is no Intended <u>Objective</u> except Allah (swt)" : (La Magsood Illallah)
- **2.** "There is nothing <u>Present</u> (anywhere) except Allah (swt)": (La Maujood Illallah)

**3.** "There is nothing <u>Efficacious</u> except Allah (swt)": (La Mo'assar Illallah)

(لا مقصود إله الله)

(لا موجود اِله الله)

(لا مؤثر إله الله)

The emphasis here is on the two latter concepts, that is:

- "There is nothing Present (anywhere) except Allah (swt)": (La Maujood Illallah) and
- "There is nothing Efficacious except Allah (swt)" : (La Mo'assar Illallah)
- "الله کے علاوہ کوئی چیز (کہیں بھی) موجود نہیں ہے": (لا موجود اللہ الله)

اور

In the explanation of, "There is nothing Present (anywhere) except Allah (swt)": (La Maujood Illallah), there emerge two concepts:

- **1.** "The Unity of Existence": (Wahdat al-Wujood) and
- **2.** "The Unity of Perception": (Wahdat al-Shahood)

ا۔ وحدت الوجود

اور

٢ وحدت الشهود

In broad terms, we will say that the Unity of Existence is interpreted as "The Only One, Existing Everywhere" (Hama Oost) and the Unity of Perception refers to "Separation of Creator from All the Creation" (Hama-az-Oost). These two avenues of thought have been discussed at length and there is abundant literature on these topics. It is not our goal to preoccupy ourselves with this discussion here, in any substantive way. A large number of people of Chishtiyah and Qadriyah Sufi Orders and Religious Scholars of Ahl-e-Sunnah Wal-Jama'ah are adherents of the Unity of Existence (Wahdat al-Wujood). My Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) also held this view. Monotheism

(Tawheed) and The Unity of Existence (Wahdat al-Wujood) were totally integrated into Sarkar's character, temperament, actions and discourses. I never found Sarkar devoid of this reality. Sarkar used to say that,

اس بات کو موٹے لفظوں میں کہا جائے تو یہ یوں کہیں گے کہ، وحدت شہود کو "ہمہ أوست" سے تعبیر کرتے ہیں اور وحدت شہود ہیں اور ان "ہمہ از أوست" ہے۔ یہ دونوں مکاتبِ فکر اتنے مشہور ہیں اور ان مسالب پر سیر حاصل مضامین کی بُھتات ہے۔ تو یہاں اس بحث میں الجھنا ہمارا مقصود بھی نہیں ہے، اور زیرِ نظر مضمون میں اسکی گنجائش بھی نہیں ہے۔ وشتیہ حضرات، قادریہ مسلک کے بزرگ، اور علماء اہلِ سنت و الجماعت کی ایک کثیر تعداد، وحدت الوجود کی قائل ہے۔ اور میرے سرکار (یوسف شاہ باباً) بھی اس مسلک پر تھے۔ اور توحید اور وحدت الوجود سرکار کی سیرت، مزاج، عمل، اور گفتگو میں اِتنا رَج بی گیا تھا کہ الوجود سرکار کو بھی اس کیفیت سے خالی نہیں پایا۔ سرکار اکثر فرمایا

"On this path, only those people succeed and prosper who have no ambition to become something great. Otherwise, they are slaves to lust and close to idolatry and polytheism." "اس راستے میں کامران اور بامراد صرف وہی لوگ ہوتے ہیں جن کا مقصود کچھ نہ ہونا ہو۔ اور جن کا مقصود کچھ ہُونا ہوتا ہے، وہ ہوس اور شِرک کے قریب ہوتے ہیں۔"

Sarkar would often recite this couplet:

اكثر بيه شعر وردِ زبان ربتا تھا:

To Mabaash Aslan, Kamal Eeñ Nast Va Bas To Daru Gumm Sho, Visal Eeñ Nast Va Bas

(It's Ideal That You Do Not Exist) (It's Ideal That You're Lost In His Unity)

تو مباش اصلاً کمال اینست و بس رو درو گم شو وصال اینست و بس

(ئُم بو نہیں دراصل، کَمال ہے یہی) (ئُم گُم بو جاؤ، وِصال ہے یہی)

In the Eternal Covenant (Misaq-e-Azal), it was established that our Lord is Allah (swt). That means that this existence is granted to us by Allah (swt). It's a loan (Amanat, given by Him to keep under our care) to us from Allah (swt) and we are not the owners of this existence. We made this pact with our Lord on the Day of Inception (Roz-e-Alahst). The biggest mistake we make after our physical birth is that we continue to usurp this existence in a variety of ways which is, in fact, the Trust of Allah (swt). Thus we continue to

deviate from the reality of Allah (swt) being the Lord and Master and we engage in self-conceit and self-adulation. In other words, we engage ourselves in the types of acts due to which Satan was thrown out and became the biggest associationist (Mushrik, may Allah (swt) protect mankind from such thoughts and actions). The lesson, in all this, is that our existence belongs to Allah (swt). He is the Creator and the Lord. We have no control over it, except for what He permits. This is a very difficult lesson to master on one's own. To this day, no better way has been found to keep focused on this key lesson, than taking Initiation with a Master.

میثاقِ ازل میں یہ عہد ہو گیا تھا کہ ہمارا رَبّ اللہ ہے۔ لیخی کہ یہ وجود اللہ نے بخشا ہے۔ اللہ کی امانت ہے (اللہ کی طرف سے کہ ہم اپنے اِس وجود کے مالک نہیں۔ یہ اقرار و عہد روزِ ازل میں اپنے ربّ سے کر لیا تھا۔ وُنیا میں اپنی ظاہری بیدائش کے بعد، جو سب سے بڑی خطاء ہم سے ہوتی ہے وہ یہی ہے بیدائش کے بعد، جو سب سے بڑی خطاء ہم سے ہوتی ہے وہ یہی ہے قینہ عاصِانہ کرتے رہتے ہیں۔ اور اس طرح اللہ کے مالک و ربّ ہونے کی حقیقت سے انحراف کرتے رہتے ہیں، اور بجائے اللہ کے خود ہونی میں مبتلا رہتے ہیں۔ یا بہ الفاظ دیگر اُسی عمل میں بنی اور خود رائی میں مبتلا رہتے ہیں۔ یا بہ الفاظ دیگر اُسی عمل میں این آپ کو مبتلا کر دیتے ہیں جسکی وجہ سے شیطان رائد درگاہ ہوا، اور مشررکِ اعظم ٹہرا (اللہ تعالیٰ اس کج روئی اور خام خیالی سے اور مشررکِ اعظم ٹہرا (اللہ تعالیٰ اس کج روئی اور خام خیالی سے

بندگانِ خدا کو محفوظ رکھے)۔ یہ سبق کہ ہمارا وجود اللہ کی امانت ہے، اور وہی اس کا خالق و ربّ ہے، اور ہمیں اس پر کسی قسم کا کوئی تصرّف حاصل نہیں ہے، بڑا مشکل سبق ہے۔ للذا اس سبق کو ہمہ وقت یاد رکھنے کیلئے کسی شیخ سے بیعت ہو جانے سے بہتر کوئی نُسخ کیسر موجود ہی نہیں ہے۔

In the matter of teaching and learning, it is a fact that no subject can be learned and mastered without a qualified, expert subject matter teacher. So, the question arises. The

knowledge of the Divine and the Sunnah of the Prophet

which are much more important and the most revered of all subjects; how can it be achieved without a teacher? In order to understand Islamic jurisprudence (Fiqh) and religion, it is necessary to be a student of Exoteric Religious Scholars (Ulema-e-Zahir). In the same way, to understand the inner spiritual existence, an Esoteric Religious Scholar (Alim-e-Batin) is needed and he is known as (Master or) Guide of the Inner Path (Sheikh-e-Tariqat).

تعلیم و تدریس کے سِلسلے میں یہ امر مسلّمہ ہے کہ بغیر کسی ماہر مضمون استاد کے کوئی مضمون سیھا و پڑھا نہیں جا سکتا۔ چہ جائے کے علم الٰہی اور سنتِ نبوی ﷺ کا علم، جو اہم بھی ہے اور تمام مضامین میں سب سے زیادہ اشرف بھی ہے؛ وہ بغیر کسی اُستاد کے کیسے حاصل میں سب سے زیادہ اشرف بھی ہے؛ وہ بغیر کسی اُستاد کے کیسے حاصل

ہو سکتا ہے؟ جس طرح فقہ اور دین کو سمجھنے کیلئے علماء ظاہر کی شاگردی ضروری ہے، بالکل اُسی طور پر تہذیبِ باطن کے لیئے کسی عالم باطن کی ضرورت ہے۔ اس عالم باطن کو عُرف عام میں (شیخ یا) شیخ طریقت کہا جاتا ہے۔

No Prophet will come after the Lord of the Two Realms (Honorable Prophet Muhammad). So, the task of educating about Islam (Deen) has been entrusted to the Religious Scholars of the Ummah. A blessed Hadith of the Lord of the Two Realms (Honorable Prophet Muhammad) states, "The Scholars of my Ummah are like the Prophets of Bani Israel."

سرکارِ دو عالم النافی (حضرت محمد النافی) کے بعد کوئی نبی نبین آئے گا۔ اور تبلیغ، رشد و ہدایت، دین کا کام علماء اُمت کے سیُرد ہو گیا۔ خود سرکار ِ دو عالم النفیک (حضرت محمد النفیک) کی حدیثِ مبارکہ ہے کہ، "میری اُمّت کے علماء ایسے ہیں جیسے بنی اسرائیل کے نبی۔"

Every Prophet is multi-faceted. One aspect is that of Prophethood (Nabuwat), by which he teaches people the commandments of Allah (swt) and thus propagates Islam. Another facet is Sainthood (Wilayat), by which he receives revelations and commands from Allah (swt). So, for the development of the Prophetic aspect, the Exoteric Scholars, the Ulema, have assumed the responsibility. For the Saintship (Wilayah) dimension, the Esoteric Scholars, the Saints and the Sufi Masters (Masheikh) have become the qualified expert guides. So for one who wants to develop his inner-self to the highest potential, it is absolutely necessary, for him, to associate himself with a Master.

ہر نبی ذو جہت ہوتا ہے۔ ایک اس کی جہت نبوت ہوتی ہے، جس سے کہ وہ لوگوں کو احکام خداوندی کی تعلیم دیتا ہے، اُس طرح دین کو کھیلاتا ہے۔ دوسری جہت، جہت ولایت ہوتی ہے، جس سے وہ اللہ سے وہی اور احکامات حاصل کرتا ہے۔ تو جہتِ نبوت کے مظہر تو علماء ظاہر ہو گئے اور جہت ولایت کے مظہر علماء باطن، ولّی اور مشاکُخ ہو گئے۔ تو جو اپنے باطن کو سنوارنا چاہے، اور اُس کو آراستہ پیراستہ کرنا چاہے، اُس کے لیئے اُز بس ضروری ہے کہ وہ کسی شیخ سے رابطہ قائم کرے۔

Just, as from childhood to adulthood, parents and household elders play an important role in shaping the morals and habits of children and youth, similarly, the Master through his behavior and deeds, sets the best examples for his disciples. Experiencing this, the disciple comes to the realization that, in order to acquire functional expertise in small Arts and Crafts, it is not possible for one to be proficient, without an expert teacher. So, how would one be able, to travel the everchallenging path of spiritual growth and be aware of the

obstacles along the way? The Guide, that helps to navigate through this path, is called a <u>Sheikh</u>. One must be accompanied by someone who is very knowledgeable about the journey and its different stages. A Master is someone who has already traveled and has navigated this path. It is common knowledge that a person's ego is immensely involved in his misguidance, leading him the wrong way and acting outside moral limits. Sometimes, the tricks and deceptions (of the untamed ego) are so twisted and complex that it is not possible to escape from them without a Perfect Master overseeing our vulnerabilities and guiding us along the way.

جس طرح بچین سے لے کر سنِ بلوغ تک والدین اور گھر کے برارگ بچوں اور بجوانوں کے اخلاق اور عادات بنانے میں اہم کردار ادا کرتے ہیں، اسی طور پر شخ اپنی ظاہری صورت میں اعمال اور اخلاق کا معلّم ہوتا ہے، اور مرید کے لیئے زندگی بسر کرنے کا بہترین نمونہ ہوتا ہے۔ چھوٹے چھوٹے فن اور ہنر حاصل کرنے کیلئے اُس فن کو جاننے والے اور سکھانے والے کے بغیر وہ فن نہیں آتا۔ تو راہ سلوک کی وُشوار گزار اور مشکل گھاٹیوں سے کوئی شخص کیسے بغیر اس راستے کے شناور کے، مجلدات اور ریاضیات سے عہدہ براہ ہو سکتا ہے؟ اس سلوک کے جاننے والے ہی کو شخص کیے بیں۔ یہ بات سب جانتے ہیں کہ انسان کو جاننے والے ہی کو شخص کیے بیں۔ یہ بات سب جانتے ہیں کہ انسان کو کا بڑا عمل دخل ہوتا ہے۔ اور بیا او قات نفس کے مقائد اور فریب

ایسے پُر پیچ اور مسحور کن ہوتے ہیں کہ اُن سے پُح نکلنا بغیر کسی شیخ کامل کے ممکن ہی نہیں ہے۔

Maulana Rum (ra) said,

Damane Oou Nafs Kush, Ra Sakht Geer (Kill Your Ego, the Path Ahead is Difficult)

That is, without the association with a (Master or) Guide of the Inner Path (Sheikh-e-Tariqat), spiritual achievement is extremely difficult, virtually impossible.

Maulana Rum (ra) has said,

Ismillah Baang Hasto Ya Sada Bey Musamma Ism Ki'ye Bashad Rawa

(Calling Out Name of Allah (swt) Continuously) (How Can a Name Remain Valid Without Its Essence?)

When we call someone out loud or think of someone or something in our mind; as soon as it is done, either the person or the object, if it exists, is in front of our eyes, or if it is absent, its image comes into our mind. For example, if Zaid is not present and we think about Zaid, his clear image will come to our mind. When we say Allah Almighty, however, there is nothing but ambiguity or an imaginary concept of essence and attributes that comes into our minds. Whatever is imagined is our own creation and definitely isn't Allah (swt). Instead of Him being our Creator, we become the creators ourselves (of this imaginary God). It means that we have imagined our own

Creator, using our own faculties and begun to worship it, that is, our created imaginary God(s).

لینی جب ہم کسی کو بُلاتے ہیں زبان سے یا ذہن میں، اور کسی کو ٹیارتے ہیں زبان سے یا خیال میں، تو اُس چیز کا نام لیتے ہیں۔ اور نام کے ساتھ ہی یا تو وہ چیز اگر موجود ہے تو آئھوں کے سامنے ہوتی ہے، یا اگر غائب ہے تو اسکی ہیت اور کمیت ہمارے تصوّر میں آ جاتی ہے۔ مثلاً زید موجود نہیں، اور ہم نے دل میں زید کا نام لیا تو زید کی شکل و صورت ہارے ذہن میں بالکل صاف صاف آ جائے گی۔ لیکن جب ہم اللہ کہتے ہیں، تو اب ہمارے تصوّر میں سوائے اِبہام کے اور کچھ نہیں آتا ہے۔ یا پھر ایک خیالی تصوّر ذات و صفات کا جو کہ خود ہمارا ہی پیدا کردہ ہے، وہ ہمارے سامنے آتا ہے۔ تو وہ اللہ نہ ہوا، خالق بھی نہ ہوا، اُس (خیالی خُدا) کے خالق ہم خود ہو گئے۔ یعنی ہم نے اپنے خالق کو خود ہی پیدا کر دیا اور اسکی پُرستش کرنے گے لیعنی خیالی خدائی۔

> Faqeeha Daftare Raami Purtunad Haram Jo Yaa Dare Raami Purtunad Bey Afkan Pardah Ta Maloom Gardad Keh Yaraa Digare Raami Purtunad

> (Scholars are Worshipping the Books.)

(Sanctuary Seeker is Worshipping Its Doorway.) (When the Veil was Lifted, It Was Found,) (It Was the Beloved That Was Worshiped Everywhere.)

فقیهاں دفترِ رامی پرتند حرم جو یاں درِ رامی پرتند ہے افگن پردہ تا معلوم گردد کہ یاراں دیگرِ رامی پر تند

(فقیہہ سے کِتاب و دَستاویز کی پُوجا ہو رہی ہے) (حرم کے مُتلاشی سے اُسکے دَر پُجا ہو رہی ہے) (جَب ہَٹا پَردہ تو یہ معلوم ہُوا چَلا) (کہ یار ہی کی ہَر طرف پُوجا ہو رہی ہے)

## The fact is that:

- He is: The First, The Last, The Manifest and The Inherent (Huwal-Awwal, Huwal-'Akhiru, Huwadh-Dhaahir, Huwal-Baatin - Holy Quran, Surah Al-Hadeed, Ayah 3)
- Wherever You Turn, You Will Find the Face of Allah (swt)
   (Fa Ainama Tuwallu Fathamma Wajhullah - Holy Quran, Surah Al-Baqarah, Ayah 115)

- There is No Power, Nor Strength, Except with Allah (swt)
   (La Hawla Wala Quwwata Illa Billah - Holy Quran, Surah Al-Kahf, Ayah 39)
- Allah (swt) is the Divine Light of the Heavens and the Earth
   (Allahu Nur-us-Samawa-ti-Wal Ard - Quran, Surah An-Nur, Ayah 35)

هو الاول، هو الاخر، هو الظاهر، هو الباطن (قرآن، سوره الحديد، آية ٣)
 (وبی اوّل، وبی آخِر، وبی ظاهِر، وبی باطِن)

فَایْنَمَا تَوَلَّوْ فَثَمَّا وَجهُ الله (قرآن، سوره البقره، آیة ۱۱۵)
 (سُو جِس طرف تُم رُخ کرو، تو اُس طرف الله کا چِسره)

لَا حَوْلَ وَلَا قُوْتَ إِلَّا بِالله (قرآن، سوره اللهض، آية ٣٩)
 (كوئى زور، يا قوت نہيں، مايوا الله ك)

الله أور السماوات والارض (قرآن، سوره النور، آية ۳۵)
 (الله نور ہے، آسانوں كا اور زمين كا)

These and very many other Holy Quranic verses, Hadith Qudsi and other blessed Hadiths are in unanimous agreement about the Unity of Creation. Meaning, there is nothing in existence, (past or present), except Allah (swt). It is also true that Allah (swt) <u>encompasses</u> and <u>envelopes</u> the whole universe in His Essence and Attributes.

اور ہزاروں قرآنی آیات، اور حدیثِ قُدسی، اور متفقِ علیہ، اور حدیثِ مبارکہ سے مسکلہ وحدت الوجود ثابت ہے۔ لیمی سوائے اللہ کے، فی الحقیقت (ماضی یا حال میں) کوئی موجود نہیں ہے۔ لیکن یہ بھی اپنی جگہ کے اوپر حق ہے کہ اللہ اپنی ذات و صفات میں تمام کائنات پر مُحیط ہے۔

Wa Huwa Bi-Kulli Shay-'in Muheet (And He Completely Encompasses Everything.) (Holy Quran, Surah Fussilat, Ayah 54)

Nothing encompasses it; not any being, intellect or knowledge! On the contrary Allah (swt) Himself, envelopes everything. We can neither point at Him in any direction, nor limit Him to any being. His existence cannot be ruled out, from any molecule (or lack thereof) of the universe.

تو کوئی چیز اُس پر مُحیط نہیں ہے: نہ کوئی وجود، نہ کوئی عقل نہ کوئی عقل نہ کوئی عقل نہ کوئی علم! بلکہ خود اللہ ہر چیز پر مُحیط ہے۔ نہ ہم کسی جہت کی طرف اشارہ کر سکتے ہیں، اور نہ کسی وجود میں محدود کر سکتے ہیں۔ اور ویسے کائنات کے کسی ذرّہ سے اُس کے وجود کو خارج بھی نہیں کیا جا سکتا۔

Bey Hijabi Yeh Keh, Har Zarre Mein Jalwah Aashkaar Uss Pe Ghunghat Yeh Keh, Surat Aaj Tak Nah Deedah Hei

(Unveiled, as He is Manifested, in Every Particle.) (But Veiled, Such That His Face Remains Unseen.)

In all Sufi Schools of Thought, the <u>highest manifestation</u> of the Almighty has been confirmed to be that of the Master.

Therefore, going forward with the premise of the Master as one who has attained Union with Allah (swt) (Fana-fi-Allah); one has to <u>perceive</u>, <u>identify</u> and <u>acknowledge</u> every particle of the Universe as being part of the Master's presence. Then, this statement of Maulana Rumi (ra) rings true:

صوفیوں کے مَسلک میں وجودِ باریٰ تعالیٰ کا مظهرِ اُتّم شیخ کی ذات کو قرار دیا گیا۔ لیکن شیخ کو ذاتِ حق (فناء فی اللہ) میں فناء سجھتے ہوئے، کائنات کے ذرّہ ذرّہ میں شیخ کے وجود کو جانا، پیچانا، اور مانا۔ اور اس طرح اَب یہ مولانا روم ؓ کا مصرہ صادق آیا کہ:

Bey Musamma Ism Ki'ye Bashad Rawa (How Can a Name Remain Valid Without Its Essence?)

There are two possible forms of this realization of the essence of the Master. It may be simply knowing it, intellectually, as a matter of knowledge, at least to start with and then the disciple proceeds on to achieve the final form of annihilation (Fana) from his own being to that of the Master.

اور اس کی بھی ۲ شکلیں ہیں۔ کہ علم کے اعتبار سے اِس بات کا کھل جانا اور پھر یہ حال طاری ہو جانا کہ مرید اپنی ذات سے شیخ کی ذات میں فناء ہو جائے۔

As a matter of knowledge, comprehension can be obtained from books. To achieve the Union itself, however, a Master is needed for this to happen. Without a Master, no one has ever achieved Union with Allah (swt) (Fana-fi-Allah) and it can never happen. When this spiritual state is established, the disciple has no existence of his own, except in the being of his Master. (In the progression of Union with the Divine:)

علمی اعتبار سے کھل جانا تو کتابوں میں سے بھی حاصل ہو جانا ہے۔ مگر یہ حال ہو جانا ہو جانا ہے۔ مگر یہ حال ہو جانے کیلئے شخ کی ضرورت ہے۔ بغیر شخ کے یہ حال (فناء فی اللہ) نہ کسی نے حاصل کیا اور نہ حاصل کر سکتا ہے۔ اور جب یہ حال طاری ہو جاتا ہے تو پھر مرید کا اپنا کوئی وجود باقی نہیں رہتا اور وہ شخ کی ذات میں فنا ہو کر:

At first, the disciple Unites with his <u>Master</u> (Fana-fi-Sheikh),

- Then progresses further from there to the level of the Union with the <u>Prophet</u> (Fana-fi-Rasul),
- Ultimately he unites with the Divine Essence and travels through various stages of <u>Union with Allah (swt)</u> (Fanafi-Allah),
- Immortality with Allah (swt) (Baqa-bi-Allah).
  - پہلے فنا فی الشیخ
  - اور وہاں سے ترقی کرتے ہوئے پھر فناء فی <u>الرسول النظام</u>ے درج میں
  - تا كه انتهائى سلوك كى منزل مين وه ذاتِ الْهى مين فنا هو كر فناء فى الله اور
    - بقاء باللہ کے مقامات کی سیر کرتا ہے۔

This, in fact, is the actual, high and lofty position of the Master. Otherwise, before that, a person is only involved in <u>idolatry</u> and <u>imaginary romance</u>.

اور یہی اصل میں ذاتِ شیخ کا حقیقی اور اعلیٰ و اَرفع مقام ہے۔ ورنہ اس سے پہلے آدمی صرف بُت پرستی اور صنم پرستی میں مبتلا رہتا ہے۔

So far, the ranks of the Master and the disciple have been described in general, for an overall understanding. Our aim is to now describe, specifically, Sarkar's actions and character. For that, we have to focus on his teachings and instances which are essential to get to know the need for the Master and his Essence, which is at the center of Tasawwuf. The beauty and qualities of my Sarkar will be illustrated by the following examples:

مزکور الصّدر عبارت میں شیخ و مرید کے عمومی اور علمی مراتب ظہور اجمال بیان کر دیئے گئے ہیں۔ لیکن مقصود سرکار کے افعال و سیرت بیان کرنا ہے۔ اور اس کے لیئے ہمیں اُن تعلیمات اور واقعات پر نظر ڈالنی ہو گی جس سے ضرورتِ شیخ اور ذاتِ شیخ جو دراصل جانِ تصوّف ہیں، اُس سے میرے سرکار کس حُن و خوبی سے عہدہ برا ہو گئے۔

Sarkar Baba Yousuf Shah (ra) received his early education from an exemplary and a great teacher who was, on the one hand, a great Religious Scholar and on the other hand, a distinguished and authoritative Master of the Qadriyah Silsila. This teacher had an immense love for the Lord of

the Two Realms (Honorable Prophet Muhammad \*\*). The

Scholars, of all Schools of Thought, remember him by the title of Aala Hazrat (ra) (not to be confused with our Sarkar Aala Hazrat (ra)). Who has not heard the name of Hazrat Ahmad Raza Khañ Barelvi (ra)? Of course, he held a

prominent, very high and unique position in Hindustan among the great Masters, scholars and lovers of the

Prophet So, definitively, Hazrat Baba Yousuf Shah (ra)

received quality exoteric and esoteric spiritual knowledge from such a high-ranking and esteemed teacher. Moreover, would it ever be possible to receive such a supreme education without also receiving spiritual graces and blessings (rhetorical question)?

سركار بابا يوسف شأهً نے اپني ابتدائي تعليم ايك ايسے فقير المثال اور عظیم اُستاد سے حاصل کی کہ جو ایک طرح کے بڑے جید عالم بھی تھے، اور سلسلہ قادریہ کے ممتاز مجاز شیخ بھی تھے۔ اور خود سرکار دو عالم (حضرت محمط الله عشق تفاكه تمام مكاتب فكر علماء أنكو اعلى حضرت (ہمارے سركار اعلى حضرت نہيں) كے لقب سے باد کرتے تھے۔ اور حضرت اعلیٰ حضرت احمد رضاء خاں صاحب بریلوی ؓ کے نام نامی سے کون بے بہرہ ہے؟ بالقین ہندوستان کے مشائخ عظّام، علماء اكرام اور عاشقانِ رسول طلطيُّه مين ابنا ايك ممتاز، بهت بلند اور مُنفرد مقام رکھتے تھے۔ تو ظاہر ہے ایسے بُلند یایہ اُساد سے حضرت بابا یوسف شاہؓ نے علم ظاہری اور باطنی اور روحانی کی کیا کیا نعتیں نہ حاصل کی ہوں گی (خطیبانہ سوال)؟ In addition to this, during his student days, Sarkar had a great love for Hazrat Shah Niaz Ahmad Barelvi's (ra) Sajjada-Nasheen (Keeper of the Shrine), Siraj-as-Salikeen (Lightsource of the Mystics) Hazrat Nanne Miañ Shah Sahib (ra), who was staying at the Dargah in Bareli Shareef. So, Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) had his company and access to the spiritual knowledge of Hazrat Nanne Miañ Sahib (ra) who was a very well-established and famous Master of his time.

اور حالات اس پر بھی شاہد ہیں کہ زمانیہ طالبِ علمی میں حضرت شاہ نیاز احمد بریلویؓ کے سجادہ نشین، (درگاہ کے بگران) سرائح السّالکین (سالک درویشوں کا روشن آفناب) حضرت نشے میاں شاہ صاحبؓ سے بھی، جو بریلی شریف کی درگاہ میں قیام بزیر تھے۔ (سرکار یوسف شاہ باباً کی اُن سے) اچھی خاصی صحبتیں رہیں اور حضرت سے فیضِ باطنی اس کا لازمی نتیجہ نکلا۔ خود حضرت نضے میاں شاہ صاحب قبلہؓ اپنے زمانے کے بہت مُستند اور مشہور شیخ گزرے ہیں۔

After completing this educational phase, Sarkar addressed a large number of gatherings for Zikr and Milad, delivered speeches and thus expanded his spiritual knowledge through teaching others. He achieved unprecedented popularity for his speeches and discourses. His Grace received invitations from all over Hindustan, with a

growing reputation as a Learned Scholar (Aalim). If it is said that His Grace's (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) studies and completion of practical know-how of spiritual knowledge were fully achieved, it will be in accordance with the truth.

یہاں سے فارغ ہو کر بعد میں ذکر و میلاد کے اور واعظ کے بڑے بڑے بڑے اجتماع سے سرکار نے خطاب فرمایا اور اس طرح اپنے علم ظاہری کو جِلا و وُسعت بخشی۔ اور تقریر و خطابت میں ایک ایسا مقام حاصل کیا جو اپنی نظر آپ ہی تھا۔ اس طور پر ہندوستان کے گوشے گوشے سے حضرت کو دعوتِ ذکر و واعظ ملتی رہتی تھی اور آپ کی عالمانہ حیثیت مشحکم سے مشحکم سے مشحکم تر ہوتی چلی گئی۔ اور یوں اگر یہ کہا جائے کہ علم ظاہری کی درسی اور عملی شخیل حضور (سرکار یوسف شاہ باباً) نے فرمائی، تو عین حقیقت کے مطابق ہو گا۔

Having reached the pinnacle of his religious knowledge, His Grace undertook Initiation from Hazrat Sufi Abdul Hakim Shah Sahib (ra), who was the authorized deputy (Khalifa) of Hazrat Talib Hussein Shah (ra), who was (further) deputy of Shah Mujeeb Qadri, Chishti, Sabri (ra). Since his spiritual foundation was strong, solid and substantial, Sarkar completed all the phases of spiritual sobriety within a short span of time and His Grace achieved Union with his Master (Fana-fi-Sheikh). After receiving the Certificate of Khilafat, he was sent, by his

Master (Hazrat Sufi Abdul Hakim Shah Sahib (ra)), to the illustrious court of Hazrat Baba Tajuddin (May Allah (swt) Reveal Ever Greater Secrets to Him). There, he had such enlightening experiences of both Spiritual Ecstasy (Jazb) and Spiritual Sobriety (Salook). These experiences resulted in achieving Fana-fi-Rasul and Fana-fi-Allah without any delay.

اس ظاہری دینی جنگیل کے نگتہ عروج کے ساتھ ساتھ، حضرت نے حضرت صوفى عبد الحكيم شاه صاحبٌ، جو حضرت شاه طالب حسينٌ شاه مجیب قادری چشی صابریؓ کے خلیفہ مجاز تھے، سے بیعت حاصل کی اور مقاماتِ سلوک طے فرمائے۔ کیونکہ بُنیاد اچھی اور مضبوط پڑ کیکی تھی، لہذا مقامات سلوک طے کرنے میں کچھ زیادہ وقت نہ لگا اور حضرت نے بہت جلد اینے شیخ میں فنائیت (فنا فی الشیخ) حاصل کر لی۔ اور وہاں سے سند خلافت حاصل کر کے بگم شیخ (حضرت صوفی عبدالحكيم شاه صاحبً ، حضرت بابا تاج الدينُ قدس سره العزيز كي بارگاه عالی مقام میں بھیج دیئے گئے۔ جہاں جذب و سلوک کی الیم حسین آمیزش تھی کہ علم اور حال دونوں اعتبار سے فناء فی الرسول ﷺ اور فناء فی اللہ کے بلند مراتب کے حصول میں دیر نہ

With Baba Sahib's (Sarkar Tajuddin Baba (ra)) permission, a series of Initiations of people into the Silsila started throughout the length and breadth of Hindustan. All the exoteric and esoteric perfections that were needed to bring his (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) disciples to their highest spiritual station were within Sarkar's (Yousuf Shah Baba (ra)) reach. The disciples, therefore, found such a perfect Master that the people who joined the Yousufi Silsila did not feel any need to reach out to any other Master for their exoteric and esoteric wants and needs. Just association with Sarkar was enough to achieve everything.

پھر بابا صاحب (سرکار تاج الدین باباً) کے تھم سے بیعتِ طریقت کا سِلسلہ اطراف و جوانب ہندوستان میں پھیلا دیا گیا۔ لہذا (سرکار یوسف شاہ باباً کے) اپنے مریدین کو اپنے مقصود تک پہنچانے میں جن ظاہری و باطنی کمالات کی ضرورت تھی، وہ سب سرکار (یوسف شاہ باباً) کی دسترس میں تھے۔ اور یول اپنے مریدین کو ایک ایسا جامع اور کامل شخ مِلا کہ یوسفی سِلسلے کے لوگوں کو ایک ایسا جامع اور کامل شخ مِلا کہ یوسفی سِلسلے کے لوگوں کو ایک قلامری یا باطنی کسی بھی مشکل سے مشکل مرحلے میں بھی کسی دوسرے شخ کی جانب دستِ طلب مرحلے میں بھی کسی دوسرے شخ کی جانب دستِ طلب برھانے کی ضرورت محسوس نہ ہوئی۔ اور بھرپور اور سیراب کر دینے والی نِسبت اپنے شخ سے عطاء ہوئی۔

"Alhamdo'Lillah! (All Praise is Allah's)"

"اَلْحَمْدُالله (حَمد صِرف الله كي)."

Prior to the birth of Syed Aftab Karim (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)'s son), also known as Kallu Pasha, His Grace had three male children who died, one after the other, at very young ages. The patience and acceptance of the Will of Allah (swt) that Sarkar demonstrated on the death of these children astonished his friends, relatives and acquaintances.

سید آفتاب کریم (سرکار یوسف شاہ باباً کے فرزند) عرف کلئ پیشا کی ولادت سے قبل، حضور کی تین اولادِ نرینہ پیدا ہوئیں جو کیے بعد دیگرے کمسنی میں ہی وفات پا گئیں۔ ان بچول کی وفات پر جس صبر و رضاء کا مظاہرہ سرکار نے فرمایا، اُس سے سرکار کے احبّا، متعلقین، اور منتسبین حیران اور ششدر رہ گئے۔

The number of disciples was very high and offerings (gifts of homage, Nazrana) kept coming in large sums. Sarkar was not at all inclined towards these offerings and would quietly distribute them to the needy, within and outside of the Silsila. He never let any funds accumulate for future needs. Innumerable new clothes were also offered to him, as gifts. He would select the simplest attire and never kept more than 4 or 5 sets, in total, of everyday use clothes. He distributed the rest among the poor and the underprivileged. The more poverty-stricken the disciple was, the more kindness and consideration he showered

upon such (disciples). He never let anyone feel that there was any special treatment for the rich and another for the poor. Equal, respectful treatment for one and all was always the way.

متمول مریدین کی تعداد بہت زیادہ تھی اور نذر نذرانے بھی کثیر رقوم کے طور پر آتے رہتے تھے۔ لیکن اس طرف بالکل میلان نہ تھا اور خاموشی کے ساتھ میں وہ رقم سلسلے اور سلسلے کے باہر ضرورت مندول میں عطاء کر دیتے۔ اور اپنے پاس کھی آئندہ کی ضرورت کیلئے جمع نہ ہونے دی۔ لا تعداد نئے کئے لباس خدمتِ اقدس میں پیش ہوتے۔ لیکن اُن میں سے چھانٹ چھانٹ کر ہم یا ۵ معمولی قسم کے جوڑوں سے زیادہ کھی اپنے باس نہ رہنے دیا، سب غریب غربا میں تقسیم فرما دیتے تھے۔ مریدین میں جتنا غریب مرید ہوتا اُس سے زیادہ تلطف فرماتے۔ اور کھی اُس کو یہ احساس نہ ہونے دیتے کہ تلطف فرماتے۔ اور کھی اُس کو یہ احساس نہ ہونے دیتے کہ سرکار کے یہاں بھی امراء اور غربا میں امتیاز بَرتا جاتا ہے۔

Disciples who were obviously inclined towards materialism, whenever they mentioned their financial issues; Sarkar would, in the most loving and compassionate way, teach them patience and trust in Allah (swt). He would make great efforts to help the disciples to not let their earnings and livelihood be a source of worry and distress. Instead, the disciples would begin to view their problems with equanimity, patience, peace and being

steadfast in accepting the Will of Allah (swt). In this, Sarkar's own temperament was so very helpful to assist his disciples in changing their outlook. It became possible and easier for them to practice patience and contentment. This applied especially to the extremely difficult periods during which, to tread steadfastly on the spiritual path that appeared virtually impossible, became feasible and easy.

مریدین جو ظاہر ہے علایق وُنیا میں مبتلا ہے، جب بھی اپنی مالی دشواریوں کا ذکر فرماتے، اُن کو بھی بہت محبت و شفقت سے صبر و توکل، کا درس دیتے۔ اور اس میں کوشش بلیغ فرماتے کہ وہ اپنے حال و معاش کی طرف بجائے سراسیمگی اور پریشانی خاطری کے، صبر، اطمینان، سکون، اور رضائے الٰمی میں ثابت قدم رہنے کی کوشش کرنے لگتا۔ اس میں مرید کو اپنا حال درست کرنے میں خود سرکار کے حالات استے ممد اور مقاون ہوتے کہ خود اس کے لیئے صبر و رضاء کا راستہ، جو انتہائی وشوار گزار گھاٹیوں سے نکاتا ہے، اُس پر چلنا جو اکثر نا ممکن ہوتا ہے، اُس پر چلنا جو اکثر نا ممکن ہوتا ہے، مکن و آسان ہو جاتا ہے۔

Whenever out of an abundance of love and devotion, Sarkar's most poor and needy disciples offered some money as a gift; Sarkar would often accept only Rs. 2 and return the rest. He would say,

جب بھی فرطِ محبت و عقیدت میں سرکار کے غریب و مسکین مرید کچھ رقم نذرانہ کے طور پر پیش کرتے، تو اکثر سرکار اُس میں سے صِرف ۲ روپے قبول فرماتے تھے اور باقی لوٹا دیتے تھے کہ،

"This is for the food and other expenses of your children. Keep in mind that family responsibility is also obligatory on you."

When Nawab Sahib Chhatari arrived in Hyderabad as the Minister to Nawab of Hyderabad of Deccan, he (Nawab Chhatari) sent a letter to Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) requesting him (Sarkar) to accept a Rs. 500 monthly stipend as a tribute, from the treasury of Nawab of Hyderabad of Deccan. Coincidentally, at the time this letter came, I was with Sarkar in Ajmer Shareef. Sarkar asked me to read the letter and to write the response. In the response, Sarkar offered many prayers (Dua) for Nawab Sahib Chhatari and Nawab of Hyderabad of Deccan. He also wrote,

(یوسف شاہ باباً) کو (نواب چھتاری نے) ایک خط بھیجا۔ جس میں نواب حیدر آباد دکن، کے خزانے میں سے (سرکار کو) ۵۰۰ روپے ماہانہ بطور نذرانہ قبول کرنے کی درخواست کی گئی تھی۔ جس زمانے میں یہ خط آیا تھا، اتفاق سے اُسی زمانے میں میرا قیام اجمیر شریف میں ہی تھا۔ سرکار نے وہ خط مجھے پڑھنے کو دِکھایا اور جواب بھی مجھ سے تحریر کروایا۔ اس خط میں نواب صاحب چھتاری اور نواب حیدر آباد دکن، کو بہت میں نواب صاحب چھتاری اور اُنہوں نے یہ بھی تحریر فرمایا کہ، ساری دُعائیں کھوائیں، اور اُنہوں نے یہ بھی تحریر فرمایا کہ،

"You and Nawab of Hyderabad of Deccan, have both already received much spiritual reward and blessings (Savaab) for your sincere intentions. The inability to accept such a stipend, as a tribute, is firmly rooted in the absolute commitment not to live the life of a Tribute Collector. This Faqeer has been given everything needed, by Allah (swt) and our greatest wealth is acceptance, wholeheartedly, of the Divine Will which cannot be undermined at any cost."

'آپ کو اور نواب حیدرآباد دکن دونوں کو حُسنِ نیّت کا ثواب مل گیا۔ لیکن معذوری اور مجبوری یہ ہے کہ ہم لوگ بطور وظیفہ خور کے زندگی گزارنے کے قائل نہیں ہیں۔ فقیر کے پاس الله کا دیا ہوا سب کچھ ہے، اور ہماری سب سے بڑی دولت توکّل ہے، اس کو کسی قیمت پر بھی مَجروح نہیں کیا جا سکتا۔''

In any case, seeing his (Nawab Sahib Chhatari) spirit of service, I (Sarkar Aala Hazrat (ra)) will continue to pray for his safety, faith and salvation in Both the Realms (this life and the Hereafter). In the same way, Nawab Bahadur Talib Nagar and Nawab Sahib Baghpat tried repeatedly to offer a fixed monthly amount for the household expenses to Dearest Mother (Amma Sahiba (ra)), (Sarkar Yousuf Shah Baba's (ra) Spouse) but without success. These approaches and offers were always declined in a very polite and delicate manner. The exceptions were, when Sarkar had to visit Talib Nagar or Baghpat, he would accept any reasonable offering presented at that time but he never accepted any fixed amount as a stipend. In short, the love of the world had no influence on Sarkar's nature.

ہر حال، اُن (نواب صاحب چھتاری) کے اس جذبہ خدمت کو دیکھ کر میں (سرکار اعلی حضرت ؓ) اُن کے حق میں سکلامتی، ایمان، اور نجاتِ دارین کی دُعا کرتا رہوں گا۔ اسی صورت سے نواب طالب گر اور نواب صاحب باغ پت نے متعدد بار کوشش کی کہ کوئی مقررہ رقم ماہ بہ ماہ گھر کے اخراجات کیلئے اٹال جی صاحبہ (اٹال جی صاحبہ ، سرکار یوسف شاہ بابا ؓ کی زوجہ) کی خدمت میں پیش کر دی جائے۔ لیکن سرکار نے ہمیشہ بڑی خوش اسلوبی سے اس بات کو ٹال دیا۔ ہاں البَتہ جب کبھی طالب گر تشریف لاتے، یا باغ پت جانا ہوتا تو اُس وقت جو مُناسب نذرانہ ہوتا، اس کو سرکار ضرور خوش دِلی سے قبول فرما لیا کرتے تھے۔ لیکن مورہ رقم بطور وظیفہ کے کبھی قبول نہ فرمائی۔ مخضراً بیہ کہ سرکار ولئی مقررہ رقم بطور وظیفہ کے کبھی قبول نہ فرمائی۔ مخضراً بیہ کہ سرکار والا کے مزاج میں حُب دُنیا کا کوئی عمل دخل نہیں تھا۔

The celestial events, worldly affairs, hardships, grief and pain often provide the opportunity for complaints, criticisms or religious verdicts (Fatwa). These reactions can be about good and evil that are declared and often blame is imposed on one or another. When one's critical reaction seizes from all such matters, that's when one enters (begins) the stage of acceptance of the Divine Will. If there is even the smallest passing criticism of any worldly or universal affair, it goes against the Divine Will. Using the intellect to realize the importance of the acceptance of the divine decree and then steadfast perseverance is a commendable and rewarding achievement. Just saying that we have accepted Allah's Will and that we have achieved the state of acceptance isn't enough. When this inner resolve is definitively established, its sign of an everpresent feeling of joy and inner peace, become visible.

کائنات، حالات، واقعات، حادثات ارضی و سَاوی، اور مصائب و آلام، وه واقعات یا انسانی موضوعات، جس میں ایک دوسرے پر تقید یا خیر و شَر کے فتوے لگائے جاتے ہوں۔ جب ان سب امور پہ سے اعتراض اُٹھ جاتا ہے، تو اُس وقت انسان تسلیم و رضاء کی منزل میں داخل (ہونا شروع) ہوتا ہے۔ لیکن اگر کسی بھی آفاقی و کائناتی تغیر و تبدیل پر اگر طائرنہ بھی نظر اعتراض پڑ گئ، تو انسان کا یہ اعتراض ارادہ حق پر وارد

ہوتا ہے۔ اس لیئے عقل و تصرف کے میدان میں تسلیم و رضاء کے مقام کی جو اہمیت ہے، اُس پر استقامت ہو جانا ہی دراصل مزرل کا پانا ہے۔ تو قولی طور پر یہ کہنا کہ ہم راضی بہ رضاء ہیں، اور ہم نے تسلیم کی منزل کو حاصل کر لیا ہے، یہ اور بات ہے۔ لیکن حالی طور پر اس مقام پر فائز ہونے کی علامت ہم وقت ایک سرور، انساط، اور اطمینان کی کیفیت سے ظاہر ہوتا ہے۔

Now that I am refreshing my memories of Sarkar's courteous manners and his inherent nature, I am able to vividly visualize that whenever I witnessed Sarkar in the most difficult and perplexing of circumstances, I found him to be very content and happy. Sarkar, himself, used to mention a letter, over and over, which Hazrat Khwaja Qutbuddin Bakhtiyar Kaki (ra), after he had become famous and very widely renowned, received from Hazrat Ghareeb Nawaz (ra), (Hazrat Qutbuddin (ra)'s Sufi Master) in which he wrote,

اب جب آج میں سرکار کے اخلاق و مزاج پر اپنی یادوں کو تازہ کر رہا ہوں، تو یہ بات بالکل میرے پیشِ نظر ہے کہ میں نے سرکار کو مشکل سے مشکل حالات میں، اور پریشانی کے عالم میں، بڑا مُظمئن اور مسرور دیکھا۔ اور سرکار خود بار

بار اُس خط کا ذکر فرماتے تھے جو حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کاکی ؓ نے، جب اپنی شہرت میں تمام مخلوق میں مشہور ہو گئے تھے، تو اس وقت حضرت خواجہ غریب نواز ؓ (حضرت قطب الدین ؓ کے شخ) نے ایک خط میں تحریر فرمایا کہ،

"Baba Qutb, worship your Lord, in such a way that He may be satisfied with you."

One would think that this would be one of the standard instructions that Sufi Masters would often give to all their disciples. In the case of Hazrat Khwaja Qutbuddin Bakhtiyar Kaki (ra) (however, this was not so). He had achieved all the success, with distinction, in areas of divine worship, spiritual and worldly matters as well as the Seal of Authority to guide others. For him (Hazrat Khawaja Qutubuddin Bakhtiar Kaki (ra)), receiving this guidance from his Sufi Master, caused him considerable concern. It led him to do a thorough re-examination. He carefully scrutinized his ways of worship as well as his worldly matters to see where there were any shortcomings. When nothing lacking was found in these endeavors, he sent a request to his Sufi Master (Hazrat Khwaja Ghareeb Nawaz (ra)) asking:

"Your Grace, please help me and guide me on a way of worship by which Allah (swt) will be satisfied with me."

"حضور، میری دستگیری فرمائیں۔ اور مُجھے وہ عبادت کا طریقہ تلقین فرمائیں، کہ جس سے میرا ربّ مُجھ سے راضی ہو جائے۔"

Hazrat Ghareeb Nawaz (ra) replied to Hazrat Khwaja Qutbuddin Kaki (ra):

حضرت غریب نواز ؓ نے حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کاکی ؓ کو جواب دیا کہ:

"Baba Qutb, this desired worship will be obtained by you paying attention to these three things:

- **1.** Take care of the needy as much as possible.
- 2. Cover people's flaws.
- 3. Refrain from any criticism of all that is the Creation."

The contents of this letter prove that the goal of acceptance of Allah's Will is not achieved until a person annihilates his own existence in the existence of Truth. Until then, acceptance of Allah's Will is just a verbal act. When Sarkar's life is examined in the light of this perspective, many interesting incidents come to light. In case of any trouble or tragedy, Sarkar would express a degree of concern but he would also explain immediately to those present that he was accepting the Divine Will, totally and without any reservation, whatsoever.

اس خط کے مندرجات سے یہ ثابت ہوا کہ تسلیم و رضاء کی منزل دراصل اُس وقت تک حاصل ہوتی ہی نہیں جب تک بیشر اپنے اس وجود کو وجود جی میں فناء نہ کر دے۔ اس سے پہلے، تسلیم و رضاء صرف ایک قولی ہی عمل رہ جائے گا۔

جب ان سطور کی روشنی میں سرکار کی زندگی کو پر کھا جاتا ہے، تو بہت سے عجیب اور غریب واقعات رونما ہوتے ہیں۔ لمذا سرکار کسی بھی پریشانی اور سانحہ کی صورت میں، بہ نقاضہ بشریت کسی تروُد یا فکر کا اظہار فرماتے۔ لیکن جلد ہی اپنے مخلطب کو اپنے اِرشادات سے اور کیفیاتِ ظاہری و باطنی سے مخلطب کو اپنے اِرشادات سے اور کیفیاتِ ظاہری و باطنی سے یہ بھی سمجھا دیتے کہ ہم اپنے حال میں کلیتاً راضی بہ رضاء ہیں۔

I experienced this for myself on an occasion when I was with Sarkar in Ajmer Shareef. The Grocer who used to provide groceries, on loan, to Sarkar, refused to do so any longer. There was nothing in the house but hunger. We saw Sarkar as usual, satisfied and happy like any other time. He used to console me and his other children (disciples) that,

میں نے خود دیکھا ہے کہ ایک مرتبہ جب میں اجمیر شریف میں سرکار کے یہاں مقیم تھا، تو اُس بقال نے جو سرکار کو اجناء خورد و نوش قرض دیا کرتا تھا، مزید قرض دینے سے انکار کر دیا۔ اور گھر میں کچھ نہ ہونے کی وجہ سے فاقہ ہی فاقہ ہوا۔ سرکار کو میں نے دیکھا کہ بدسطور اُسے ہی مطمئن و

مسرور رہے جیسا کہ عام دنول میں رہتے تھے۔ اور مجھے اور اپنے بچوں (مریدین) کو بھی یہی دلاسہ دیتے تھے کہ،

"Allah (swt) is the Provider. He will send the destined provisions to us, whenever He wills."

After about a day and a half of hunger, in the afternoon, a tray of Biryani and Saffron Sweet Rice (Zarda) came from (one of the) Sahibzada's houses. It was specially prepared food for a celebratory occasion. On the latter part of the same day, a money order of Rs. 500 came from Kathiawar, all of which was paid to the Grocer and the groceries became available again.

تقریباً ڈیڑھ دن فاقے کے بعد، پھر دوسرے دن دوپہر ایک طشت میں بریانی اور ذردہ ایک صاحب ذادے کے یہاں سے آیا، جس کے ہاں ختنوں کی دعوت کا کھانا بگا تھا۔ اُسی روز تیسرے پہر، ۵۰۰ روپے منی آرڈر کاٹھیا وار سے آیا، جو سب کا سب اُس بقال کو پہنچا دیا گیا اور اشیائے خورد و نوش وہاں سے حاصل کیں۔

After a great many prayers, three male children that were born to Sarkar, all of whom passed away, one after another, at a young age. Even in such grief stricken situations, the recognition and acceptance of Divine Will shown by Sarkar were exemplary and not an act of any ordinary person.

بڑی بڑی دُعاوُں کے بعد میں سرکار کے ہاں اولادِ نرینہ پیدا ہوئی تھی۔ صغیر سنی یا کمسنی ہی میں اوپر تلے تین صاحبزادگان کا انتقال ہوا۔ اُس وقت بھی سرکار نے جس تسلیم و رضاء کا مظاہرہ فرمایا، جو عام انسانوں کے بس کی بات نہ تھی۔

Disciples used to come to Sarkar, from time to time, to express their concerns and worries. Sarkar's replies, along with the prayers and the possible solutions for their troubles, would also remind them that servitude is another name for submission and acceptance of the Divine Will.

مریدینِ سلسله جو سرکار کے حضور میں وقاً فوقاً حاضر ہوتے رہتے اور سرکار سے اپنے افکار و پریشانی کا ذکر کرتے۔ تو سرکار کا زیادہ تر ذوق یہی ہوتا تھا کہ اُس وقتی پریشانی کا مداوا اور دُعا کے ساتھ ساتھ، مریدین کو بیہ بھی تلقین کی جا سکے کہ بندگی تسلیم و رضاء ہی کا نام ہے۔

One of the many exceptional achievements that I noted about Sarkar was that first he completed his exoteric religious education, with distinction, under the supervision of an acknowledged master teacher, Hazrat Ahmad Raza Khañ Barelvi (ra). Then he achieved the highest spiritual stations under the tutelage of Hazrat Sufi Abdul Hakim Shah Sahib (ra) and later under the guidance of Hazrat Baba Tajuddin (ra). This, exoteric and esoteric training made Sarkar's character and personality very special and versatile. When he was in the company of worldly people, his discussion of local and global affairs would be impressively comprehensive, concise and ever so complete. The audience would concede that he had a very thorough and in-depth understanding of the political, social, professional and religious issues being considered. If there were arts and poetry gatherings, the literary crowd present would consider Sarkar to be an accomplished artist and a great poet.

ایک نہایت امتیازی خصوصیت جو میں نے سرکار میں دیکھی اور وہ یہ تھی کہ ظاہری دینی تعلیم کی پیمیل، جو اعلی حضرت احمد رضا خال بریلویؓ جیسے قابل فخر اور کامل اُستاد کے زیر نگرانی پیمیل کو پینچی ہے۔ اور سلوک کے اعلیٰ ترین مراتب بہ توفیق الٰہی حضرت صوفی عبدالحکیم شاہ صاحبؓ جیسے باکمال پیر طریقت

اور مجددِ وقت حضرت بابا تاج الدین ؓ کے زیر تربیت حاصل ہوئے۔ اس نے سرکار کی شخصیت کو ہمہ جہت بنا دیا۔ اگر صرف اہلِ دنیا کی محبت ہوتی، تو دنیاوی معاملات میں سرکار کی گفتگو نہایت جامع، مُختفر، پُر مغز، اور اِتیٰ مکمل ہوتی، کہ مخاطب یہ سمجھتا کہ وہ جس فن، پیشہ، ہنر یا شعبہ زندگی زیر بحث ہوتا اسکا بڑا کامل اور عمیق مطالعہ رکھتے ہیں۔ اگر کوئی بزم ادم، شعر و شاعری کی مجاس ہوتی، تو حاضرینِ مجلس بلِا تَعامل سرکار کو ایک اچھا ادیب، ایک اچھا ناقد، اور ایک اچھا شاعر سمجھتے۔

If the audience was of Westernized youth, he would talk according to their temperaments, to children as if he was a child and similarly to the elders (of their interests), to each age group at their own level. In short, there was such comprehensiveness in Sarkar's knowledge, nature and personality that amid any sector: social, professional or ideological, he would talk to them according to their interests and pre-occupations, regardless of whether they were devout or secular. All would be influenced by his charming personality and would want to meet him again and again. Some even joined the Silsila, including many Hindus and Shias.

اگر سامعین مغرب زدہ نوجوان طبقہ ہوتا، تو اُن سے اُن کے ذوق کی باتیں کرتے، بچول سے بچول جیسی اور ضعفول سے

ضعفوں جیسی (اُن کے مزاج کے مطابق)۔ المُخقر یہ کہ اتنی جامعیت سرکار کی ذات اور شخصیت میں تھی کہ کسی طقہ، سوسائٹی، نظریاتی گروہ کے سامنے اُسی مسلک کی انمول باتیں اُن سے کرتے، اور قطع نظر اِس کے کہ وہ عقیدت مند ہوتا یا نہ ہوتا۔ سرکار کی شخصیت سے متاثر ہوئے بغیر رہ نہیں سکتا یا نہ ہوتا۔ سرکار کی شخصیت سے متاثر ہوئے بغیر رہ نہیں سکتا بیا نہ ہوتا۔ سرکار کی شخصیت سے متاثر ہوئے بغیر رہ نہیں سکتا بیا دو اور شیعہ حضرات علقہ بگوش بھی ہوئے۔

In the family homes that he would visit, the children would gather around Sarkar excitedly, full of admiration. Sarkar's nature was such because Allah (swt) had endowed him with such an immense treasure of love, compassion and mercy that, if we look for other examples of the Masters and Sufis of that time, Sarkar would be unique in his glory. Along with this bounty, Allah Almighty had also blessed him with great spiritual maturity to the point of being miraculous. As an example, I will narrate an incident that took place at the annual gathering of the Giarveen Shareef (11th Rabbi-us-Sani, Urs of Barde Pir Sahib, Ghous Pak (ra)) in Farqabad Shareef. When Sarkar was leading the Friday prayers in the Khangah Mujibiyah and delivering the sermon, it had such a powerful and moving effect that most people were overcome with tears. I, myself, later heard people say that it was as if a sermon was being

heard during the time of the Prophet

جن گھروں میں آنا جانا تھا، اُس گھر کے بیجے دیوانہ وار سرکار کے ارد گرد جمع رہتے تھے۔ خود سرکار کے مزاج میں اللہ تعالی نے محبت، شفقت، اور رحمدلی کا ایبا بے پایاں خزانہ دیا تھا، کہ اُس کی مثال اگر میں اُس زمانے کے درویشوں اور بزرگوں میں ڈھونڈول، تو سرکار اپنی شان میں مُنفرد نظر آتے تھے۔ خوش لہنی کے ساتھ ساتھ اللہ تعالٰی نے بلاغت بدرجہ کرامت بخشی تھی۔ مثال کے طور پر، ایک واقعہ بیان کروں گا کہ فَرقه آباد شریف میں گیار هویں شریف (۱۱ رہے الثانی، بڑے پیر صاحب، غوث یاک ً کا عُرس) کے سالانہ اجتماع میں جب حضرت جمعہ کی نماز خانقاہ مجیبہ میں امامت کر رہے تھے اور خطبہ ارشاد فرما رہے تھے، تو اُس خطبے کے ارشاد میں ایبا ذوق و شوق اور تاثیر تھی کہ اکثر لوگوں پر گربیہ طاری ہو گیا۔ اور میں نے خود لوگوں کو بعد میں یہ کہتے ہوئے سا کہ ایسا لگا جیسے عہد رسالت ﷺ پناہی میں خُطبہ سُنا جا رہا ہے۔

His Grace had a highly refined taste for music. Hindustan's (Old name for India) greatest Qawwal, classical music Maestros and female vocalists, all considered Sarkar to be an accomplished and discerning artist. They were proud that "we made His Grace happy with our art." When they talked amongst themselves, they would say that this is the

only Sufi Dervish, to whom we have to present our art of the highest, impeccable quality, with due respect.

اور اسی طرح حضرت کا ذوقِ ساع بھی تھا کہ ہندوستان (انڈیا کا پُرانا نام) کے بڑے سے بڑے قوال اور کلاسیکی موسیقی کے اُستاد اور گانے والیاں سب یک زباں سرکار کو ایک بہت اچھا ماہر فن سمجھتے تھے۔ اور اس بات پر فخر محسوس کرتے تھے کہ، "ہم نے حضرت کو اپنے فن سے خوش کیا۔" اور آپس میں جب گفتگو کرتے، تو کہتے کہ یہی ایک صوفی اور درویش میں جب گفتگو کرتے، تو کہتے کہ یہی ایک صوفی اور درویش ایسے بیں کہ جن کے سامنے بہت سنجل کر گانا بڑتا ہے۔

In Tasawwuf and Monotheism (Tawheed), the great Sufi Masters of the time held Sarkar in high esteem and reverence. Men like Maulavi Abdul Salam (ra), a Qalandar and a Dervish, used to kiss Sarkar's feet openly in front of crowds. He used to say aloud,

تصوّف اور علم توحید میں اُس زمانے کے مشاکُخ کبار بہت عزت اور تکریم فرماتے تھے۔ اور مولوی عبدالسلام جبیبا مردِ قلندر اور سر پھرے درویش بھرے مجمع میں سرکار کی قدم بوسی کرتے تھے اور پھر با آوازِ بلند سے بھی فرمایا کرتے تھے کہ،

"This forehead, which has never bowed before even the greatest of dervishes, enjoys bowing at his (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) feet."

In this regard, it is also worth mentioning that on the occasion of the Urs of Sultan-ul-Masheikh Hazrat Nizamuddin Auliya (ra), Hazrat Maulavi Abdul Salam Sahib (ra) was giving the keynote speech. He said, in honor of Hazrat Ameer Khusrau (ra),

اسی ضمن میں بیہ واقعہ بھی قابل ذکر ہے کہ سلطان المشاکُ حضرت نظامُ الدین اولیاءً کے عُرس کے موقع پر حضرت مولوی عبدالسلام صاحب قبلہ ہُری بلیغ تقریر فرما رہے تھے، اور حضرت امیر خُسروؓ کی شان میں کہا کہ،

"Now where would lovers like Hazrat Ameer Khusrau (ra) be born (meaning, such lovers are not found nowadays)? Khusrau was the only one born as such and now no other such as Khusrau will ever be born." "اب حضرت امیر خُسروؒ جیسے عاشق کہاں پیدا ہوتے ہیں (یعنی اُن جیسے عاشق زمانہِ حال میں نہیں مِلتے)؟ خُسروؒ تو بس ایک ہی پیدا ہوا، اب کوئی دوسرا خسروؒ پیدا نہیں ہو گا۔"

While Maulavi Abdul Salam Sahib (ra) was delivering this speech, I (Sarkar Aala Hazrat (ra)) noticed that Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)) was in a state (Kefiyat) that only appeared when he did not like something happening. When Maulavi Abdul Salam Sahib (ra) concluded his speech, Sarkar addressed the assembly and said,

تو جس وقت مولوی عبدالسلام صاحب ی تقریر فرما رہے ہے، تو میں (سرکار اعلیٰ حضرت ) نے دیکھا کہ سرکار (یوسف شاہ باباً) پر وہ کیفیات طاری ہوئیں جو کسی بات کو نا پہندیدگی پر ممودار ہوا کرتی تھیں۔ اور جب مولوی عبدالسلام صاحب اپنی تقریر ختم کر رہے تھے تو سرکار نے اُسی مجمع میں با آوازِ بلند فرمایا کہ،

"Maulavi Sahib, have you said all that you had to say?"

Maulavi Abdul Salam (ra) recognized the voice, looked at Sarkar and said,

مولوی عبدالسلام صاحب ؓ نے آواز پیچان کر اور حضور کی طرف دیکھ کر فرمایا،

"Yes, Your Grace."

"جي حضور۔"

Sarkar then said,

سرکار نے پھر کہا،

"Maulavi Sahib, how can you say that Khusrau was one of a kind and now none like Khusrau will ever be born again? We declare that as many Nizams (double meaning read below\*) there will be, that's how many Khusrau there will also be."

"مولوی صاحب، آپ نے یہ کیا فرمایا کہ خُسروؒ تو پیدا ہوچکا، اب کوئی دوسرا خسروؒ پیدا نہیں ہو گا؟ ہم کہتے ہیں کہ جتنے نظام (دو معنی، وضاحت کیلئے نیچ پڑہیں\*) ہوں گے اُتنے ہی خسروؒ ہوں گے۔"

(\*Explanation: Nizam is also a synonym for "Order". and Khusrau or Khusravan is also a synonym for "Ruler." Yousuf Shah Baba (ra) did not mean that Nizamuddin Auliya (ra) and Ameer Khusrau (ra) will be re-incarnated in any way (Ma'az Allah). It meant that in every era, there's a new Divine Order setup and for each order, a Divinely Selected Ruler or Khusrau is chosen to administer this Divine Order. In this situation, Sarkar Yousuf Shah Baba (ra) could not sit idle and listen to (although honorable and respectful but) an incorrect statement. Sarkar's

silence would have created an incorrect precedence for all the attendees. In fact, he was the Khusrau of his time.)

(\* وضاحت: نظام "نظم" کا مُترادف ہے اور خُسرو یا خسرواں بھی "حُکمران" کا مترادف ہے۔ یوسف شاہ بابا کا (معاذ الله) یہ مطلب نہیں تھا کہ نظام الدین اولیاء اور امیر خسرو کسی بھی صورت میں دوبارہ جَنم لیں گے۔ لیکن اس کا یہ معنیٰ تھا کہ جیسے ہر دور میں ایک نیا حکم الٰہی ترتیب دیا جاتا ہے اور ہر حکم الٰہی کو چلانے کے لیئے ایک خُدائی مُنتخب حکمران یا خُسرو کو چُنا جاتا ہے۔ اس صورت میں سرکار یوسف شاہ بابا مسکتے تھے۔ سرکار کی خاموشی سب بی ابلِ مجلِس کے لیئے ایک غلط مثال قائم کر دیتی۔ ویسے تو آپ خود اپنے وقت کے غلط مثال قائم کر دیتی۔ ویسے تو آپ خود اپنے وقت کے خسرو ہیں۔)

At this, the whole crowd said out loud, "Subhan' Allah! (Allah (swt) is Perfect)" and other ovations, in Sarkar's honor. Maulavi Abdul Salam (ra) came down from the stage and kissed Sarkar's feet. After that, Hazrat Maulavi Abdul Salam (ra) acknowledged to the crowd,

اس پر تمام مجمع نے "سبحان الله! (الله تمام خامیوں سے پاک ہے)" اور "واہ واہ" کہا۔ مولوی عبدالسلام ؓ نے اسٹیج سے اُتر کر سرکار کی قدم ہوسی کی، اور بھرے مجمع میں اعلان کیا کہ،

"Your Grace is absolutely right, I stand corrected." "حضرت، آپ نے بالکل صحیح فرمایا۔ میری اِصلاح ہبوگئی۔"

Once upon a time, some famous Masters of Hindustan, including Maulavi Abdul Salam Sahib (ra), Maulana Abdul Qadir Sahib (ra), Pir Ji Abdul Rashid Sahib Panipati (ra), Sajjada Sahib (ra) of Phulwari Shareef, Pir Ji Mirza Anwar Zaman Ali (ra) and a few others were gathered together. They were all discussing the scholarly virtues of a famous Religious Scholar of that time. Everyone was acknowledging his expertise and said words of praise about him one by one but Sarkar remained silent during the conversation as if he was indifferent to it. Maulavi Abdul Qadir (ra), who was a very happy-go-lucky, cheerful, good-humored Sufi, deliberately teased Sarkar and said,

ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ چند ہندوستان کے مشہور مشاکُخ جس میں مولوی عبدالسلام صاحبؓ، مولانا عبدالقادر صاحبؓ، پیر جی عبدالرشید صاحب پانی پیؓ، کیلواری شریف کے سجادہ صاحبؓ، پیر جی مرزا انوار ضامن علیؓ وغیرہ باہم جمع تھے۔ اور اُس نانے کے کسی مشہور عالم دین کے علمی فضائل پر گفتگو ہو رہی تھی۔ اور سب ہی اُن کے کمال کے مُعترف تھے، اور اُن کے بارے میں تعریفی کلمات حاضرین نے فرداً فرداً کھے۔ اُن کے بارے میں تعریفی کلمات حاضرین نے فرداً فرداً کھے۔ اُن کے میر نار خاموش رہے جیسا کہ اس گفتگو سے لا تعلق ہوں۔

Sarkar Namah: Page Number 274

مولوی عبدالقادر جو بڑے بزلہ شنج، خوش مزاج اور نقطہ رس قیم کے صوفی تھے، اُنہوں نے جان بوجھ کر سرکار کو چھیڑا اور کہا کہ،

"You didn't say anything, Your Grace?"

Sarkar asked,

سرکار نے پوچھا،

"About whom?"
"\$كس بارير مبر؟"

Maulana named the Religious Scholar he was referring to. Sarkar asked in a very cursory manner whether he (the Religious Scholar) was even literate. Maulana Abdul Qadir understood the matter and he replied,

مولانا نے اُنہی عالم دین، جن کا ذکر ہو رہا تھا، نام لیا۔ سرکار نے نہایت ہی سرسری انداز میں بوچھا کہ کیا (وہ عالم دین) کچھ پڑھے کھے بھی ہیں؟ مولانا عبدالقادر ؓ بات سمجھ گئے اور اُنہوں نے جواباً کہا کہ،

"Your Grace, what is the definition of literacy in your opinion?"

"In my opinion Maulavi Ji, a literate person, is the one who can read what is written on the Divine Preserved Tablet (Lohhe Mahfooz). Only that person is literate, all others are ignorant."

All the attendees very much appreciated this statement and agreed with the idea that there can be no more authentic definition of a truly literate person than this.

Typically, a Sufi Master (of low caliber) would bluntly answer with a curt yes or a no to answer a question of a seeker. However, it was Sarkar's established habitual practice was that when he either replied to letters or spoke face-to-face; Sarkar replied very throughly and comprehensively. To fully understand the meaning, the questioner had to either consult some of his Fellow

Sarkar Namah: Page Number 276

Brothers or, after much deliberative contemplation, discover the intended meaning, himself.

ایک عادتِ شریفہ یہ بھی تھی کہ جب سرکار یا تو خطوں کا جواب دیتے یا دوہدو گفتگو فرماتے، تو کسی بات کے پوچھنے والے کو جسکا جواب عام طریقے سے پیر اور بزرگ صاحبان دو ٹوک جواب دیتے ہیں، ہاں یا نہیں میں، ایسا بھی کھار فرماتے سے۔ بلکہ اکثر و بیشتر بہت بلیخ بات فرماتے سے جس کو سجھنے کیلئے خود سوال کرنے والے کو یا تو بچھ پُرانے پیر بھائیوں سے مشورہ کرنا پڑتا تھا، یا تو خود کافی غور و فکر کرنے بعد مُفید مُفہوم کو پاتے سے۔

For example, when I was on my official secret Government mission, I could not write to Sarkar in an open, transparent manner. When I wrote a letter from Shimla, I hinted that it was in the interest of my future career to resign from my post and join the U.K.C.C. (United Kingdom Commercial Corporation) in Zahedan, Iran as a transfer officer which would increase my salary six fold. Sarkar replied,

مثال کے طور پر، میں نے جب اپنے سرکاری مشن پر، جو ایک سرکاری خُفیہ راز سے متعلق تھا اور جس کو میں کسی صورت بھی صاف الفاظ میں سرکار کو تحریر نہیں کر سکتا تھا۔

شِملہ سے خط لکھا تو اُسمیں میں نے اشارتاً یہ بات یوں لکھی کہ یہ بات میری آئندہ مُلازمت کے مفاد سے وابسط ہے کہ میں اپنی پوسٹ سے استعفٰی دے کر ایران میں زہدان میں اپنی پوسٹ سے استعفٰی دے کر ایران میں بحثیت ٹرانسفر U.K.C.C ونائیٹٹر کِنگڈم کمرشل کارپوریشن) میں بحثیت ٹرانسفر آفیسر جوائن کر لوں۔ اور اس میں شخواہ میں بھی چھ گنا اضافہ ہو جائے گا۔ تو سرکار نے جواب میں ارشاد فرمایا،

"Today's egg is better than tomorrow's hen."

After I considered the message, I understood the meaning of what Sarkar was saying but it could not be implemented because my job would be in jeopardy.

اب میں غور کرنے کے بعد سرکار کا مفہوم تو پا گیا، لیکن عمل پیرا اس لیئے نہ ہو سکا کہ خود مُلازمت ہی خطرے میں پڑ جاتی۔

The message, however, was clear. Later when I was in Iran, the (Indo-Pak) Partition took place. From there, I left for Pakistan and in September 1947, I reported to G.H.Q. (General Headquarters), Rawalpindi. The Government of Pakistan offered me my post but I could not tell them about going on that secret mission. So, they recorded a break of 3 months and 24 days in my service. As a result, I

had to bear the loss of Rs. 347 per month, in my pension from retirement till today. I don't know how long I will have to suffer this loss.

بہر حال بات اُس وقت سمجھ میں آئی کہ جب میں ایران میں تھا (پاک و ہند) پارٹیشن ہو گیا، وہیں سے میں نے پاکتان کیلئے آف کیا اور ستمبر سن ۱۹۴ء کو میں نے جی۔اچ۔کیو (صدر دفتر)، G.H.Q. روالپنڈی میں رپورٹ کیا۔ تو حکومتِ پاکتان نے مجھے میری پوسٹ پر رکھ تو لیا لیکن اس خُفیہ مشن پر جانے کی بات میں نہ بتا سکا۔ تو انہوں نے میری مروس میں سمہنے ۲۲ دن کا بریک ریکارڈ کر دیا، اور اس کا خمیازہ یہ بھگتنا پڑا کہ میری پنشن میں مجھے ۱۳۲۷ روپ ماہوار کا نقصان ریٹائرمنٹ سے لیکر آج تک بھگتنا پڑ رہا ہے۔ اور معلوم نہیں کب تک بھگتنا پڑے گا۔

The second example is also related to me. While visiting the shrine of Kalki Sahib (ra) in Kalyar Shareef, Sarkar turned around, slapped me on the back, angrily, and said,

دوسری مثال وہ بھی مجھ ہی سے متعلق ہے کہ کلیئر شریف میں گلی صاحب ؓ کے مزار پر جاتے ہوئے سرکار نے پلٹ کر عضہ میں ایک پیٹھ پر تھیٹر رسید کیا اور فرمایا کہ،

"You don't show respect for the garb (clothes)?"

At that moment, my foot was on a dirty piece of cloth, lying on the ground. I thought maybe I shouldn't even put my feet on such cloth pieces lying on the ground. I slowed down and got left far behind while avoiding these cloth pieces. Sarkar went ahead and told me,

"Come On! Run over here."

So, I thought to myself that I had wrongly interpreted the first issue. On our way back from the shrine when I reached a certain spot, I realized what Sarkar's statement was referring to when he had said,

Sarkar Namah: Page Number 280

"You do not show respect for the garb"

that a person who is dressed up like a Dervish, should not be a target of suspicion.

It so happened that a young Dervish, dressed in a Sabricolored sarong (Tahmad), Kurta shirt and a headwrap, was constantly staring at a pretty young girl, so much so that people gathered around him, yet he was not taking his eyes off the girl. Wherever the girl went, he followed her, at a distance. I thought to myself,

ہُوا یوں کہ ایک درویش صابری رنگ کی تہد، اور کُرتے، اور صافے، میں ملبوس ایک خوبصورت نوجوان لڑی کو مسلسل گور رہے تھے۔ یہاں تک کہ اُن کے گرد لوگ جمع ہوگئے، اور وہ اپنی نظریں لڑکی کے چہرے سے نہیں ہٹاتے تھے۔ اور وہ چدہر کو جاتی، اُس سے پچھ فاصلے پر اُس کے ساتھ چل دیتے تھے۔ میں نے اپنے دل میں سوچا کہ۔

"Look, he is wearing Dervish clothing and there is the shrine of Sabir Sahib (ra), yet he is doing such a lewd act." "دیکھو، فقیرانہ لِباس پہن رکھا ہے اور صابر صاحبؓ کا دربار ہے۔ اسکے باوجود کیسی بیہودہ حرکت میں مُبتلا ہیں۔"

So, I understood what Sarkar meant by disrespecting the garb (clothes).

Sarkar's biographical description will remain incomplete without mentioning the small instances in Nagpur and Ajmer Shareef. Although Sarkar used to travel for most of the year, he stayed in a small hut in Nagpur and a small house in Ajmer Shareef for a couple of months at a time.

سرکار والاتبار کی سیرت اور سوائح حیات نا مکمل رہ جائے گی اگر سرکار کے ناگپور اور اجمیر شریف کے چھوٹے جھوٹے مسکن کا ذکر نہ کیا جائے۔ ہر چند کے سرکار سال کے بیشتر دنوں میں سفر ہی میں رہتے تھے، لیکن پھر بھی کچھ نہ کچھ مہینے ۲ مہینے کا قیام ناگپور کی جھونیرٹری اور اجمیر شریف کے چھوٹے سے مکان میں ہوتا ہی رہتا تھا۔

In Tajabad Shareef, Sarkar owned a mat and two bamboo huts. One of these huts was bigger and had two parts. In one part was Sarkar's residence and in the other part lived the Aunt of our Dearest Mother (Amma Ji Sahiba (ra), Sarkar Yousuf Shah Baba's (ra) Spouse). Sarkar had very limited and insufficient household items. The other hut which was much smaller, about a hundred steps away from the residence hut, was used as a guest house. It consisted of:

تاج آباد شریف میں سرکار کے تصرف میں چُٹائی اور بانس سے بی ہوئی ۲ جھونیرٹیاں شمیں۔ اِن میں سے ایک بڑی جھونیرٹی کے ۲ جھے شعے۔ جس میں ایک حصے میں سرکار کی رہائش شمی اور دوسرے حصے میں امّال جی صاحبہ کی ایک خالہ (امّال جی صاحبہ ، سرکار یوسف شاہ باباً کی زوجہ) قیام پذیر شمیں۔ سرکار کے پاس یہاں گھر کا اور خانہ داری کا نِہایت مُختفر اور نا کافی سا سامان تھا۔ ایک جھونیرٹی جو بہت ہی چھوٹی تھی، وہ اس جھونیرٹی سے تقریباً ۱۰۰ قدم کے فاصلے پر بطورِ مہمان خانہ کے استعال ہوتی تھی۔ اُسکا کل سامان:

• (2) Mats

• (۲) دوچٹائی

• (2) Pillows

• (۲) دوتکیے

• (1) Stool

• (۱) ایک لوٹا

• (1) Water Pitcher

- (۱) ایک پانی پینے کا گھڑا
- and (1) Steel Drinking Bowl to drink water.
- اور (۱) ایک بانی پینے کا کوُرا اسٹیل کا۔

Somehow, Allah (swt) made it adequate for all the guests.

الله الله خير صلّا-

At times, when Sarkar used to come and stay in Nagpur, Sarkar's followers and devotees from all over Hindustan would come to Tajabad Shareef. They would all stay in the same hut dwelling. Sleeping on the ground was common practice. Only those who have stayed there would know the joys and bliss of such a stay. I have experienced this happiness a few times, including a 3.5 month stay at one time. The life of Tajabad Shareef was very different from the life when Sarkar used to stay with his followers in Ajmer Shareef or other places.

جس زمانے میں سرکار ناگیور میں قیام پزیر ہوتے، تو ہندوستان کے اطراف و جوانب سے سرکار کے مریدین اور معتقدین تاج آباد شریف آتے تو اُسی جھونپڑی میں قیام ہوتا۔ جہال زمین پر سونا ہی دستور تھا۔ گر اس قیام کی لذت اور کیفیت صرف وہی جان سکتے ہیں، جنہوں

نے وہاں قیام کیا ہے۔ مجھے بھی یہ سعادت چند مرتبہ حاصل ہوئی۔
اور اِس میں بَیک وقت تُسلئل کے ساتھ میں ایک مرتبہ ساڑھے تین مہینے کا قیام بھی شامل ہے۔ تاج آباد شریف کی زندگی سرکار کے اُس زندگی سے بالکل مُختلف ہوتی تھی جو سرکار اجمیر شریف یا دیگر مقامات میں اپنے مریدین کے یہاں دورانِ قیام گزارا کرتے تھے۔

The distinguishing feature of Tajabad Shareef was that Sarkar's entire time there, was spent as a Faqeer and a Dervish. This simplicity was evident, not just in the way His Grace carried himself, not only in his dress but also in his reduction of food, increased night vigils and speaking less. For the food, it was usually lentils and rice, soup with flat-bread once a week. Another significant change was that when Sarkar's devotees and disciples who had come to seek supplications for their spiritual and worldly needs, Sarkar would often say to them,

تاج آباد کی امتیازی خصوصیت یہ تھی کہ یوں تو ساری عمر ہی فقیرانہ اور دَرویشانہ زندگی گزاری، لیکن تاج آباد شریف میں بہت ہی فقیرانہ ہو جاتی تھی۔ اور یہ سادگی حضور کے صرف رہن سہن ہی سے نہیں، لباس ہی سے نہیں، بلکہ تقلیل غذا، شبِ بیداری اور کم گوئی سے بھی نمایاں ہوتی تھی۔ آنے والے مہمانوں کے لیئے زیادہ تر دال چاول، نمایاں ہوتی تھی۔ آنے والے مہمانوں کے لیئے زیادہ تر دال چاول، بفتے میں ایک آدھ بار شوربہ چیاتی معمول بہ تھا۔ ایک اور معمول سے

ہٹ کر مزاج میں یہ تبدیلی بھی آتی تھی کہ مُعتقدین اور مریدین جو اینی دینی اور دنیاوی ضروریات کیلئے دُعا کے طالب ہوتے، تو سرکار اکثر جواب دیتے کہ،

"I will present your request to Baba Sahib. When you go into his presence yourself, you too should tell him about your needs and difficulties."

"میں عرض کر دوں گا بابا صاحب میں۔ آپ خود بھی حاضر ہوں، تو اپنے مسائل کو بابا صاحب کی خدمت میں پیش کردیجئے گا۔"

In Tajabad, in either 1937 or 1938, I had the opportunity to stay for over 3 consecutive months. Here, I would like to describe, for the interest of the readers, Sarkar's daily routine, the distinctive and significant differences that I noted during his stay in Tajabad Shareef, in comparison to other places.

تاج آباد شریف میں غالباً سن ۱۹۳۷ء یا ۱۹۳۸ء میں مجھے تسلسل سے تین مہینے سے کچھ زیادہ کا قیام کا موقع مِلا۔ اور وہاں مجھے سرکار والا تبار کے روز و شَب کے معمولات، جو تاج آباد شریف میں ظاہر ہوئے سے اور جو دوسرے مقامات پر میرے مطالعہ میں آئے، اُن میں جو امتیازی اور نمایاں فرق میں نے محسوس کیا اُس کا تھوڑا سا ذکر قارئین کی دلچین کا باعث ہو کرتا ہوں۔

It almost seemed as if Sarkar was deliberately avoiding the fame of being a Sufi Master and a Noble Dignitary. He considered Himself as an ordinary attendant at the court of Tajuddin Baba (ra). If anyone in his company ever mentioned something about His Grace's miracles, he would dislike that; almost to the point of behaving as if he's unaware of such things. In Tajabad Shareef, he also avoided scholarly discourses about Tarigat and Tasawwuf which were favorite topics for daily discussions in other places. His Grace used to exchange ideas, mostly about the social and personal affairs of the people living in Tajabad Shareef, especially during the time of Baba Sahib (ra). He would never make a show of his own glory or privilege among his Fellow Brothers and if any of them ever showed special honor towards him (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)), Sarkar would discourage it. Sarkar preferred to stay, mostly in Tajabad Shareef. He rarely accepted any invitations to Qawwali gatherings or other events of Nagpur City. If he did attend, he would stay there for the minimum possible time. His close disciples and friends who were also His Grace's guests, from time to time, in Tajabad Shareef knew that Sarkar paid more attention to and engagement towards Baba Sahib (ra).

اییا معلوم ہوتا تھا کہ جیسے پیرآنہ اور بَزرگانہ شان سے جان بُوجھ کر اجتناب فرما رہے ہیں، اور اپنے آپ کو ایک معمولی سا دربار کا حاضر باش سمجھ رہے ہیں۔ اگر کبھی کوئی حاضرین میں سے کوئی ایبا ذکر اُٹھا لیتا کہ جو حضور کے کشف و کرامات کا پہلو لیئے ہوئے ہو، تو ناپہند

فرماتے اور لاعلمی کی حَد تک گریز فرماتے۔ علمی مماحث، طریقت، اور تصوّف کے وہ نکات جو تاج آباد شریف سے ہٹکر حضور کی روزمرہ کی صحبتوں کا محبوب مشغلہ تھا اُس سے بھی گریز فرماتے۔ اور زیادہ تر وقت تاج آباد شریف میں بابا صاحب ؓ کے زمانے سے جو مقیم حضرات تھے، اُنکے معاشرتی اور انتظامی اموریر گفتگو فرماتے اور اپنے سارے پیر بھائیوں میں اپنی کوئی امتیازی حیثیت کا اظہار سخت نا پیند فرماتے۔ اور اگر پیر بھائیوں میں سے کوئی (سرکار پوسف شاہ باباً کی) امتمازی تعظیم و تکریم کا مظاہرہ کرتا، تو اسکی حوصلہ شکنی فرماتے۔ زیادہ تر وقت تاج آباد شریف میں ہی رہنا پیند فرماتے۔ ناگیور شہر کی دعوتیں، قوالیاں، یا تقاریب میں خال خال ہی شرکت فرماتے، اور اگر تبھی ایسا ہوتا تو کم سے کم وقت وہاں دیتے۔ خود سرکار کے حالات کے اوپر نظر رکھنے والے سرکار کے قریبی مریدین، احبّہ، دوست جو تاج آباد شریف میں حضور کے وقتاً فوقاً مہمان ہوتے، وہ بھی اس بات کو محسوس کر لیتے کہ جیسے زیادہ توجہ اور مشغولیت بابا صاحب کی طرف

There was also a norm that, in daily affairs, if any of the Fellow Brothers presented any saying or deed of Baba Sahib (ra), either incorrect or misunderstood, as being factual and even when Sarkar's personal knowledge and observation contradicted it, Sarkar never pointed out that it

was misunderstood, incorrect or that it was untrue. Rather, he would say,

ایک عادتِ شریفہ اور بھی سامنے آئی تھی کہ روزمرہ کی زندگی اور معمولات میں اگر پیر بھائیوں میں سے کوئی بابا صاحب ؓ کے کسی قول یا فعل کو بطور سند کے پیش کرتا، تو اگر خود سرکار کا ذاتی علم اور مشاہدہ اُسکے بر خلاف ہی کیوں نہ ہو، کبھی قائل سے یہ نہیں کہتے تھے کہ آپ نے ٹھیک نہیں سمجھایا یہ واقعہ حقیقت کے خلاف ہے۔ بلکہ ایبا ظاہر فرماتے کہ،

"If Baba Sahib had given such an instruction, or if it had happened in the way you are saying, then I will accept it."

"اگر بابا صاحب نے ایسا ارشار فرمایا ہے، یا عملًا یہ بات اُسی طور پر واقع ہموئی ہے جیسا کہ آپ بیان فرما رہے ہیں، تو اُس کو قبول فرما لیتے۔"

All the Fellow Brothers in Tajabad Shareef treated Sarkar with great respect, dignity and valued his opinion. If any Fellow Brother ever expressed pride that they were all followers of the same Sufi Master, Sarkar would be very pleased, appreciative and would encourage this spirit. His Grace would take an interest in all that was happening within the community as well. All his efforts were geared

towards being loving to everyone, as well as being of service to them. Treating people with kindness had become Sarkar's life goal.

اِن تمام امور کے باوجود تاج آباد شریف میں سارے پیر بھائی ایک خاص توقیر اور عظمت کا سلوک سرکار کے ساتھ برتنے تھے۔ اور آپ کی رائے کو اہمیت دیتے تھے۔ اور اگر کوئی پیر بھائی اس قیم کا ناز دکھاتا کہ ہم بھی اُسی پیر کے مرید ہیں جس کے آپ ہیں، تو اس بات سے خوش ہوتے تھے۔ اور اُسكے إس جذبے كو سرائتے تھے، اور ہمت افنرائي فرماتے۔ برادری اور برادری کے قصے فضیئے جو ہوتے، اُس میں بھی اینے آپ کو کمتر سمجھنے کا مظاہرہ فرماتے۔ اور ایبا لگتا تھا کہ پوری کوشش اس اَمر کی فرماتے ہیں کہ جیسے ہر پیر بھائی کی دلداری اور خدمت گزاری اور اُس کے ساتھ میں حسن سلوک اُنکا مقصدِ حیات ہے۔

Sarkar used to pay homage and respect to all his Fellow Brothers who were also the Heads of their own respective Sufi Orders (Silsila). He used to treat their disciples and followers with great compassion as an elder and teach them especially about the importance of Tajiyah Silsila. There were many instances where his Taji Fellow Brothers sent their special disciples for education and training to Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)). Sarkar treated them in such a way that any observer would feel that they were disciples of Sarkar himself.

سرکار کے ایسے پیر بھائی جو صاحب سلسلہ بھی تھے، اُنکی خاطر خواہ تعظیم و تکریم فرماتے۔ اُنکے مریدین اور معتقدین کے ساتھ میں بزرگانہ شفقت کا برتاؤ کرتے، اور خصوصیت سے وحدت و مرکزیت سِلطے تاجیہ کا درس دیتے۔ یہاں ایک اشارہ کرتے ہوئے کہ ایسی تو کئی مثالیں تھیں کہ آپ کے تاجی پیر بھائیوں نے اپنے چند مخصوص مریدین کو سرکار (یوسف شاہ باباً) کی خدمت میں زیر تربیت رکھوایا۔ اور پیر اُکے اینے اینے پیر کی تعلیم و تربیت کے اثرات تھے کہ وہ جتنہ عرصہ سرکار کے زیر تربیت رہے، دیکھنے والوں نے یہی محسوس کیا کہ بیہ سر کار کے ہی مرید ہیں۔

The essence of Sarkar's Nagpur life can be summarized with this verse,

اگر سرکار والاتبار کی ناگیور کی زندگی کا کوئی جامع اور بلیغ خاکہ پیش کیا جائے تو اس ارشاد کے بموجب ہو گا۔

> "Ashaddu Hubbal Lillah" (Intense in their Love of Allah (swt)) (Holy Quran, Surah Al-Baqarah, Ayah 165)

"أَشَدُّ حُبًّا لِللهِ" (شدید ہیں مُحبت کرنے میں الله سے) (قرآن، سورہ البقرہ، آیة ۱۶۵)

Sarkar's life in Nagpur, was the epitome of his intense attachment and cohesion with Allah (swt), both outwardly and inwardly.

سر کار اپنی ناگپوری زندگی میں ظاہراً اور باطناً اللہ سے اس شدید وابشگی اور پیوشگی کے چلتے پھرتے پیکر نظر آتے تھے۔ Believe it or not, Ajmer Shareef is the spiritual center of Indo-Pak, for sure. Even today, Ajmer Shareef is full of Spiritual Dignitaries, Sufi Masters, Eminent Sufis and adherents of various Sufi Paths, in throngs. (Those that are) the topmost in spirituality, like the very Top Divisions of Vanguards of the Palm Groves of Madinah (Nakhle Bustane Madinah), are found in Ajmer City and the Venerable Dargah (Dargahe Muaala). Wherever you look, they can be seen engaged in their own spiritual practices. In this great place of beauty and love, they are immersed in the remembrance and contemplation of Allah (swt) and

His Messenger .

بالیقین براعظم ہند و باک کا روحانی مرکز اجمیر شریف ہے۔
آج بھی اجمیر شریف میں اکابر، مشاکخ، ممتاز صوفی حضرات،
سالکانِ راہِ طریقت کے گروہ در گروہ، روحانیت کے مُبلغ، نخلِ
بوستانِ مدینہ کے ہر اوّل دستے، اجمیر شہر اور درگاہ مُعلیٰ میں
جودہر نظر اُٹھاؤ اپنے اپنے دُھن میں مگن اور حسن و عِشق کی
اس عظیم بارگاہ میں اللہ اور اُس کے رسول سیالیہ کے ذکر اور
قر میں محو، مستغرق نظر آئیں گے۔

Some readers may have experienced this reality first hand. For others, this preamble may seem unnecessary but I (Sarkar Aala Hazrat (ra)) have included it for a special purpose. This biographical review is of such a Perfect Dervish who was functioning fully in the world while being completely absorbed in Allah (swt) (Salik Majzoob). His countenance conveyed the Might of Makkah and the Beauty of Madinah, so clear and prominent. So much so that, without mentioning Tajabad Shareef and Ajmer Shareef, places of his (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) residences and the characteristics of his life in these places, I feared that Sarkar's biography would not be complete and would not be in its proper context.

دیکھنے والی آگھوں نے دیکھا ہے۔ یہ تمہید لوگوں کو غیر ضروری معلوم ہو گی لیکن میں (سرکار اعلیٰ حضرت ؓ) نے اِس کو جان ہو جھ کر شامل کیا ہے۔ کیوں کہ زیرِ نظر سوائح حیات ایک ایسے کامل، سالک، مجذوب درویش کی ہے، جس کے رُخِ تانباں پر ملہ مکرمہ کے جلال کی تھاپ، اور پیشانی اقدس پر مدینہ منورہ کے جمال کی مہر اتنی واضح اور نمایاں تھی، کہ (سرکار یوسف شاہ بابا ؓ کے) تاج آباد شریف اور اجمیر شریف دونوں جگہ کے قیام اور زندگی کی خصوصیات دام تحریر میں لائے بغیر مجھے یہ اندیشہ لاحق ہوا کہ سرکار کی مکمل سیرت قاری کے سامنے کھل کر نہیں آئے گی۔ جب تک کہ اِس کو شامل سیرت نہ کر دیا جائے۔

Here, in Ajmer Shareef, most of Sarkar's time was spent in his small house. It was a clean and tidy place where everything needed for the household was available. This house was also a resting place and accommodation for 10 to 20 Fellow Brothers. On the occasion of Urs, an extra rented house was made available. About 400 to 500 of Sarkar's devotees and disciples from various parts of India used to come and accommodation had to be provided for them. This house was multi-functional, as a mess hall, a Qawwali hall, a Masjid and as a shelter. At night, in order to get to the front door or from one place to another, one had to climb over the heads and feet of Fellow Brothers sleeping along the way. Everyone's food was cooked at home but bread and naan came from the bakery. The wealthy, the rich merchants and the less fortunate Fellow Brothers lived happily with the same facilities, accommodation and food.

یہاں سرکار کا سال میں زیادہ وقت اپنے چھوٹے سے ایک مکان میں گررتا تھا۔ صاف سُتھرا پکل گھر، ضرورت کی ہر چیز مُیسر، ۱۰ سے ۲۰ پیر بھائیوں کے لیئے ہمہ وقت آرام گاہ اور قیام گاہ، اور عُرس کے موقع پر ایک اضافی کرایہ کے مکان میں ۲۰۰ سے ۵۰۰ ہندوستان کے مختلف علاقوں سے آئے ہوئے سرکار کے مربدین اور معتقدین یہاں قیام کرتے تھے۔ اور اس مکان کی حیثیت کبھی لنگر خانے، یہاں قیام کرتے سے اور اس مکان کی حیثیت کبھی لنگر خانے، گھی ساع خانے، اور کبھی مسجر، اور کبھی رہن بسیرے کے لیئے

ہوتی تھی۔ رات کو سوتے وقت کسی ایک جگہ سے باہر کے دروازے تک جانے کیلئے راستے میں سوئے ہوئے پیر بھائیوں کے سر کے اوپر کُود کر اُترنا پڑتا تھا۔ کھانا سب کا گھر میں ہی پکتا تھا۔ روٹیاں، نان البتہ نان بائی کے یہاں سے لگ کر آ جاتے تھے۔ اسی سرکار کے چھوٹے سے گھر میں سرکار کے بڑے متعمول اور ملک التجار قسم کے مربدین اور نمایت کم مایہ پیر بھائی کیسال سہولت کھانا اور پینا اور قیام ساتھ خوش و خرس طریقے سے رہتے۔

"Aik Hi Saff, Mein Kharde, Ho Gaey, Mehmoodo Ayaaz" (In the Same Row Stood, Mehmood and Ayaz.)

In the upper portion of the house, there were arrangements for the ladies (Fellow Sisters) of the Silsila to stay and eat. It was not customary for any individual to stay separately, for his own comfort and convenience, in the house of a relative, in a hotel or in a rented house. Sarkar disliked such arrangements and even the people of Silsila considered it disrespectful to Sarkar. This annual Urs gathering of the Fellow Brothers used to be a memorable event. Preparations would start months beforehand and it was talked about for months afterwards. The Urs celebrations on the one hand and the memories of happenings at that small house on the other hand,

provided a profound spiritual experience and enjoyment for all.

مکان کے بالائی حصے میں، جو خواتین اہل سِلسلہ ہوتی تھیں اُنکا قیام اور کھانے پینے کا انظام تھا۔ یہ دستور نہیں تھا کہ کوئی فردِ واحد این آرام و آسائش کی خاطر، کسی اینے عزیز رشتہ دار، ہوٹل، کرائے کے مکان میں نہیں رہتے تھے۔ اس کو سرکار بھی نا پیند فرماتے سے اور خود اہلِ سلسلہ بھی اس کو سرکار کی جناب میں گستاخی سجھتے تھے۔ تو پیر بھائیوں کا یہ سالانہ اجتماع ایک یادگار اجتماع ہوا کرتا تھا۔ جس کی تیاریاں مہینوں پہلے شروع ہو جایا کرتی تھیں، اور جِسکا ذکر مہینوں آگے تک چاتا تھا۔ تو خود عُرس کی تجالیات ایک طرف، اور اِس جھوٹے سے گھروندے کی تجالیات و واردات دوسری طرف، اور اِس جھوٹے سے گھروندے کی تجالیات و واردات دوسری طرف، اور اِس جھوٹے کیف آور یادیں فراہم کرتے تھے۔

In addition, Masters from all over India, who would come to attend the Ajmer Shareef Urs, used to gather in this house, to meet Sarkar during most of the day and night which kept the gatherings lively. The challenges of Tariqat or historical anecdotes and events, all became the topics of wide-ranging discussion among the Masters over tea (time). The audience and disciples like ourselves would benefit greatly. The topmost Qawwals and lady singers of Hindustan used to come to Ajmer Shareef on the occasion of Urs. They (musicians) considered it their privilege to

meet Sarkar and perform for him. During such occasions, Sarkar used to be very engaged and euphoric. It created an atmosphere of spiritual ecstasy and exuberance. Sarkar would sleep very little, the 5 daily prayers were held, in congregation, at home.

مزید برآں ہندوستان بھر کے مشائخ جو اجمیر شریف عُرس میں شرکت کی غرض سے آتے تھے، وہ خود سرکار سے ملاقات کے سِلسلے میں اِس جھوٹے سے مکان میں دن و رات کے بیشتر تھے میں صحبت اور محفل کو گرم رکھنے کیلئے جمع رہتے تھے۔ (دَورانِ) جائے اور طریقت کی مشکل اور نوادرات، رموزان مشائخ کے مابین موضوع گفتگو بنتے۔ اور ہم جیسے سامعین اور مریدین اُس سے فیض یاب ہوتے۔ ہندوستان سے چوٹی کے نامور قوال، اور وہ گانے والیاں، جو عُرُس کے موقع پر اجمیر شریف آتے تھے، وہ بھی سرکار کے یہاں حاضری دینے کو اور تبراک سُنانے کو اپنی سعادت سمجھتے۔ اس دوران سر کار بے انتہا مصروف بھی رہتے، مسرور بھی رہتے، اور ایک عجیب کیف و مستی کا عالم رہتا۔ بہت کم سوتے، یانچوں وقت کی نماز با جماعت گھر میں ہی ہوتی۔

Sarkar would lead the Salaat himself. He would never bother the distinguished Sufi guests and other elders with a prayer-leading responsibility. Even though eloquent reciters of the Holy Quran, who would come to visit, would also be present.

امامت سرکار ہی فرماتے۔ مجھی کسی آنے والے صوفی یا بزرگ کو زحتِ امامت نہ دیتے۔ حالانکہ آنے والوں میں بڑے اچھے اچھے قاری حضرات بھی تشریف لاتے تھے۔

Like in Nagpur, this humble servant (Sarkar Aala Hazrat (ra)) got several opportunities to spend time with Sarkar in Ajmer Shareef apart from the Urs time. One time, the duration of my stay there was about three and a half months. Here, Sarkar had a very different life than that in Tajabad. There were learned Masters who came for scholarly discussions and enjoyed the Qawwali. Some of them used to stay with Sarkar for weeks and he was very busy and happy to host them.

ناگپور کی طرف سے اس ناچیز غلام (سرکار اعلیٰ حضرت ؓ) کو، اجمیر شریف میں سرکار کے معمولاتِ عُرس کے علاوہ دیکھنے کے متعدد مواقع ملے۔ جس میں ایک قیام کا دورانیہ ساڑھے سا ماہ پر محیط تھا۔ یہاں سرکار اپنی تاج آباد کی زندگی سے بالکل مختلف نظر آتے تھے۔ خود عملی مباحث، ساع میں آنے والے مشائخ کیلئے دعوتیں اور ساع کا انتظام رہتا۔ پچھ مشائخ

سر کار کے یہاں ہفتوں قیام فرماتے، اور حضرت بھی اُن کی میر بانی میں بے انتہا مشغول اور مسرور رہتے۔

Two important aspects of Ajmer Shareef's life are also noteworthy. One was the spiritual sanctuary (Hujra) of the Great Dargah, in which Sarkar spent almost as much time as at home. This Hujra belonged to our Dargah contact person (Wakeel) Syed Rafi Miañ Sahib. Interestingly enough, the name of the room was Mehboob Manzil, which became famous in Ajmer Shareef during Sarkar's stay at the Astana of Ghareeb Nawaz (ra).

اجمیر شریف کی زندگی کے ۲ بڑے اہم رُکن بھی قابل ذکر بیب بیس۔ ایک تو درگاہِ معلیٰ کا وہ مُجرہ تھا، جس میں سرکار قریب قریب اُتنا ہی وقت گزارتے ہے جتنا کہ گھر میں۔ یہ مُجرہ ہارے وکیل سید رفیع میاں صاحب کا مُجرہ تھا۔ اور عجیب و غریب اتفاق کہ اس مُجرے کا نام محبوب منزل تھا۔ جو اجمیر شریف میں سرکار کے قیام کے دوران اِتنا مشہور ہو گیا جیسے غریب نواز کا آسانہ۔

Syed Rafi Miañ Sahib is noteworthy because he had a sincere love for Sarkar. Due to his close relationship with Sarkar, what should be a business-like deal was more like community service. Rafi Miañ Sahib treated everyone with sincerity and love. He also took care of the (guests) comfort

and well-being. No matter, whatever the expenses were and whatever was given as an offering, was never seen as a profit or loss. He accepted the offerings and took the same care of all the people, no matter if the offerings were small or large. Ajmer Shareef endows this special temperament of accepting total dependence on Allah's Will.

سیر رفیع میاں صاحب اس لیئے قابل ذکر ہیں کہ وہ سرکار سے بڑا مُخلصانہ پیار رکھتے تھے۔ سرکار سے اُن کے بیہ مراسم عام، اجمیر شریف کے وکیلوں اور ظاہرین سے تجارتی روش سے ہگر، برادری کی سرحد چھونے لگے تھے۔ رفیع میاں ہر ایک کے ساتھ میں خلوص اور محبت کا بَرتاؤ کرتے اور (مہمانوں کے) آرام و آسائش کا خیال رکھتے۔ اُن کی دیکھ بھال کرتے، اس خاطر مدارت میں جو کچھ صَرف ہوتا اور پیہ ظاہرین جو بطورِ نذرانہ رقم پیش کرتے، اُسکو مجھی نقصان یا فالکے کی نظر سے نہ دیکھتے۔ جو جِس نے دے دیا قبول کر لیا، اور آئندہ کی اُنکی دیکھ بھال اور مدارات میں مجھی پہلے نذرانے کا کم یا زیادہ ہونا آڑے نہ آتا۔ اجمیر شریف میں ہے متوکلانہ مزاج خاصہ عنقاء ہے۔

In this respect, Syed Rafi Sahib and all his progeny have a special standing. This is one family that served Sarkar Ghaus Muhammad Yousuf Shah Taji (ra), his deputies (Khulifa) and disciples from generation to generation. (Syed Rafi Sahib) was also the authorized contact person (Wakeel) to (shrine of) Hazrat Khwaja Ghareeb Nawaz (ra). That is why I am including them in this account so that it can be used by future generations to acknowledge and value their (Syed Rafi Miañ Sahib's family) services for the Silsila. Rafi Miañ continued to play a major role in Sarkar's life in Ajmer Shareef, as his second home. Or you can say that between Sarkar's house and the that of Rafi Miañ, almost the same relationship was established, as was in the early centuries of the migration of the Lord of the Two

Realms (Honorable Prophet Muhammad ) to Madinah.

One of the reasons for this special mention of Rafi Miañ is also that, in addition to the time of the Urs, large numbers of disciples from different parts of India used to visit Ajmer Shareef at other times. Rafi Miañ was very helpful in providing them with hospitality in Ajmer Shareef.

اس اعتبار سے، سیر رفیع میاں صاحب اور اُنکے سارے زندگان ایک امتیازی حیثیت رکھتے ہیں۔ یہی ایک گھرانہ درگاہ شریف کا سرکار غوث مجمد یوسف شاہ تاجیؓ، اور اُنکے خلفاء، اور متوسلین نسل بَعد نسل غریب نوازؓ (کی دَرگاہ) میں وکالت کرنے کا مجاز ہے۔ میں اس لیئے بھی یہ بات شاملِ مضمون کر رہا ہوں تاکہ آئندہ نسلوں کیلئے یہ بطور بسد کے کام آئے۔ تو رفیع میاں کو سرکار کی زندگی میں اور بطور بسند کے کام آئے۔ تو رفیع میاں کو سرکار کی زندگی میں اور

اجمیر شریف میں سرکار کے بطور وطنِ ثانی کے بڑا عمل دخل رکھتے رہے۔ یا یوں سمجھ لیجیئے کہ سرکار کے گھر اور رفیع میاں کے گھر میں قریب قریب ولی ہی مواخات قائم ہو گئی تھی، جو قرونِ اولی میں سرکارِ دو عالم (حضرت محمد الله علی کے مدینہ ہجرت کے موقع پر قائم ہوئی تھی۔ ایک اور سبب رفیع میاں کے اِس خصوصی ذکر کا یہ بھی ہے کہ سرکار کے ہندوستان کے مختلف علاقوں سے جو کثیر تعداد میں وابستگانِ سلسلہ اجمیر شریف کی حاضری کے سلسلے میں جو آمد و رفت رہتی تھی، وہ بھی خاصی تعداد میں ہوتی تھی۔ اور اُن کو اجمیر شریف میں مہمان داری کی سہولت پہنچانے میں رفیع میاں کو اجمیر شریف میں مہمان داری کی سہولت پہنچانے میں رفیع میاں کو اجمیر شریف میں موتی تھے۔

۲۳. علالت ۲۳

After returning from Hajj, Sarkar's health began to deteriorate rapidly. At first, Sarkar did not pay much attention. However, when tiredness and weakness increased considerably, he turned to medical doctors and various types of physicians. It was discovered that Tuberculosis had affected both his lungs. At times he received treatments from doctors, other times from Greek Herbalists (Unani) and sometimes from traditional healers. After several months, Sarkar's condition improved. The disciples rejoiced greatly at his recovery to good health.

ج سے واپی کے بعد سرکار کی صحت سُرعت کے ساتھ بگڑنا شروع ہو گئی۔ شروع شروع میں تو سرکار نے کوئی توجہ نہ کی، لیکن جب ناتوانی واضح طور پر محسوس ہونا شروع ہوئی اور طبیعت زیادہ مضحل رہنے گئی، تو پھر اطباء، ڈاکٹرول کی طرف رجوع کیا گیا۔ تو پتہ چلا کہ دونول پھیپھڑول پر T.B. (تپ دِق، تعلیق اور کیا گیا۔ تو پتہ چلا کہ دونول پھیپھڑول پر تابی اور دِق، تعلیق کو اور کیا گیا۔ تو بہت جات ہوا۔ کئی مہینول کے بعد میں طبیعت روبہ اصلاح ہوئی، یہال تک افاقہ ہوا کہ مربیدین نے اُن کی صحت کے موقع پر بہت خوشال منائیں۔

A few months later, however, the disease recurred and Diabetes also gained strength. Sarkar started becoming extremely thin and weak, which was of great concern to his disciples. During this time, Sarkar was in Ajmer Shareef. One time, the situation became so alarming that whoever of Sarkar's disciples found out about his health condition, reached Ajmer Shareef at once. The condition kept getting doctors also expressed worse. The feelings discouragement. There was a state of panic for a couple of days and our desperation increased so much that we started looking for a suitable burial place, in Ajmer Shareef. A place was chosen near the shrine of Haji Muhammad Sher Miañ Peeli Bheeti (ra) where Grand Sufi Master (Barde Pir Sahib, Ghous Pak (ra)) performed Spiritual Retreat (Chilla). However, in a state of semi-consciousness and a faint voice, Sarkar said,

گر پھر چند مہینوں کے بعد یہ مرض دوبارہ عود کر کے آیا اور اسی زمانے میں ڈایا بیٹیز نے بھی زور پکڑا۔ اور آہتہ آہتہ سرکار انتہائی لاغر اور کمزور ہوتے چلے گئے، جو مریدین کے لیئے انتہائی تشویش کا سبب ہوا۔ اُس زمانے میں سرکار کا اجمیر شریف میں قیام تھا۔ ایک مرتبہ حالت اتنی تشویش ناک ہو گئی کہ سرکار کے جس بچ کو اِسکا علم ہوا، وہ اجمیر پہنچ گیا۔ حالت بگڑتی ہی چلی گئی۔ ڈاکٹروں نے بھی مایوسی کا اظہار کر دیا۔ ۲ سے ۳ روز غیثی کی حالت رہی، اور ہم مایوسی کا اظہار کر دیا۔ ۲ سے ۳ روز غیثی کی حالت رہی، اور ہم

مناسب تدفن کی تلاش شروع کر دی۔ بالاتفاق بڑے پیر صاحب (غوث پاک ) کے چلے، پیر حاجی محمد شیر میاں پیلی بھیتی کے مزار کے پاس ایک جگه پیند کی گئی۔ لیکن سرکار پر جو غفلت اور نیم غشی کی کیفیت تھی اُسی میں سرکار نے فرمایا کہ،

"Hey, why are you people going around looking here for a hole in the ground to bury me in? My dirt is not of this place. My head is in Pakistan! My feet are in Pakistan! Take me to Pakistan! and write to all my children to get to Pakistan as soon as possible! The longer anyone takes to get there, the more loss (regret) they will bear!"

"ارے تم لوگ میرے لیے یہاں کہاں گڑھے ڈھونڈتے پھر رہے ہو؟ میری مَٹی یہاں کی نہیں ہے۔ میرا سَر پاکستان میں ہے، اور میرے پیر پاکستان میں ہیں۔ مُجھے پاکستان لے چلو! اور میرے پیر پاکستان میں ہینچ میرے سب بچوں کو لکھ دو کہ جلد از جلد پاکستان پُہنچ جائیں۔ جو جتنی دیر میں پُہنچ گا، اُتنے ہی نقصان میں رہے جائیں۔ جو جتنی دیر میں گہنچ گا، اُتنے ہی نقصان میں رہے

In short, in 1947, during the last third portion of Shawwal, His Grace, along with some of his followers arrived in Karachi. The health condition continued to deteriorate and on the night between the 29th of Ziqad and the 1st of Zil-Hajj, at 1:30 am he (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) said, "Labbaik" (I'm At Your Will Lord) to Allah (swt) and went off to unite with his Creator.

المختصر سن ۱۹۳۷ء میں ماہِ شوال کے آخری عشرے میں، حضور اور دم مضور کے کچھ مریدین کراچی آ گئے۔ حالت بدستور بگرتی رہی، اور ۲۹ دیقعدہ اور کیم ذوالحج کی درمیانی شب میں رات کو ڈیڑھ بجے (سرکار یوسف شاہ باباً نے) داعی اجمل کو "لبیک" (یا خُدا میں حاضر ہوں) کہا اور وِصال فرمایا۔

Burial took place in Mewa Shah Cemetery in Karachi and a magnificent shrine, known as Khanqah Tajiyah, was constructed. From the 29th of Ziqad to the 2nd of Zil-Hajj, a large-scale Urs is held annually. Fatiha is held every Thursday which is attended by the disciples and other believers. Besides the disciples, the people of Karachi visit the Holy Shrine to receive both worldly and spiritual blessings.

کراچی میں میوہ شاہ قبرستان میں تدفین ہوئی۔ اور وہاں ایک عالی شان درگاہ جو خانقاہِ تاجیہ کے نام سے مشہور ہے، تعمیر ہو گئی۔ ۲۹ ذیقعدہ سے ۲ ذوالحج تک بڑے یہانے پر عُرس منعقد ہوتا ہے۔ ہر جمعرات کو فاتحہ ہوتی ہے۔ وابستگانِ سِلسلہ اور معتقدین حاضر ہوتے رہتے ہیں۔ ویسے بھی ظاہری اور باطنی فیوض حاصل کرنے کیلئے اہل کراچی مزار مبارک پر حاضری دیتے ہیں۔

24. Sayings مفوظات ٢٣٠

The sayings and aphorisms that this author (Sarkar Aala Hazrat (ra)) has heard from Sarkar (Yousuf Shah Baba (ra)), at various times, are innumerable. You will find some in previous chapters. Here are some of Sarkar's (Yousuf Shah Baba (ra)) quotes that are of proverbial nature.

مختلف او قات میں جو ملفوظات سرکار (یوسف شاہ باباً) سے آاتم الحروف (سرکار اعلی حضرت ) نے سُنے ہیں، وہ تو بے شار ہیں۔ اور پچھلے عنوانات میں جگہ جگہ ملیں گے بھی۔ لیکن پچھ ملفوظات سرکار (یوسف شاہ باباً) کے ضرب المثال کی قیم کے میں۔ جو مندرجہ ذیل ہیں۔

**1.** The one who becomes a slave out of love, possesses the kingdom of Both the Realms (Here and the Hereafter.)

**2.** Getting rid of all misgivings about God's operations and any criticism of His Creation entails more than simply refraining from expressing negative remarks. That alone is insufficient. Only when the heart is in a cleansed state, where there is no critique whatsoever, can we honestly declare that the critical questioning of God's Creation and its ways of functioning has been eradicated. This is what "not being critical" really means.

۲. مخلوقِ خدا پر سے اعتراض اُٹھانے کا صرف یہ مطلب نہیں ہوتا کہ ہم انسان اُس کے عمل، اُس کے کردار، یا کائنات میں کسی بھی چیز کو جیسی کے وہ واقع ہے، اُس سے ہمکر کوئی تصوّر کریں۔ تو صرف زبان سے کوئی اعتراض نہ کرنا کافی نہیں ہے۔ بلکہ قلبی کیفیت بھی یہ ہو کہ کوئی قلبی اعتراض بھی نہ ہو۔ تب اسکو "اعتراض بھانا" کہتے ہیں۔

**3.** Claiming to belong to the Rebuked Class (Malamatiyyah Firqa) is not merely adopting a certain way of carrying yourself, whereby people look at your ways, with disapproval. That alone is not enough. In reality, it is your own ego that must keep on reproaching you, even at the height of your humility. Only then, do you really enjoin the Rebuked Class. We belong to this very Silsila, Malamatiyyah.

۳. کلامتیہ فرقہ صرف ایسی وضع قطع اختیار کر لینے کا نام نہیں، کہ لوگ باگ آپ کو دیکھ کر آپ کی وضع قطع کو دیکھ کر نا پیند کریں، یا کلامت کریں۔ صرف یہ ہی کافی نہیں ہوتا۔ بلکہ حقیقتاً، خود آپ کا نفس آپ کو ملامت کرتا رہے، اور آپ کی بندگی کے کمال کے بعد بھی۔ تب آپ کی صحیح آپ کی بندگی کے کمال کے بعد بھی۔ تب آپ کی صحیح

**4.** Any student or disciple who seeks a purpose other than that of his Master, has gone astray.

**5.** The One, who goes out of one's own self to seek God, has never ever found God.

**6.** An egg today, is better than a hen tomorrow.

**7.** As long as the disciple is self-centered, he cannot find the Master (Sheikh within).

**8.** Troubles, difficulties, losses, illnesses and sufferings are things to be grateful for. It is because then, the Servant cries out to Allah (swt), in extreme sincerity and fervor. That is why it has been narrated in the Hadith, "Illness Purges the Sins." (Sahih al-Bukhari 5640, Book 75)

۸. مصائب، مشکلات، ہاری، بیاری، تکالیف، واجب شگر ہیں۔ اس لیئے اِس میں بندہ انتہائی خلوص اور اضطراب میں اپنے رب کو ئیارتا ہے۔ اس لیئے حدیث شریف میں آیا ہے کہ، "بیاری سے گناہ جھڑ جاتے ہیں۔" (صیح بُخاری ۵۲۴۰، کتاب ۵۵)

**9.** It is not necessary that whenever one is hungry, that the food must also be available.

**10.** To keep searching for your beloved's will; to make yourself completely submissive to the beloved's will; to adapt one's desires and wants completely to the beloved's will; to become beloved's servant and slave is the ascension (Meraj) of the disciple.

•ا.رضاءِ محبوب کو تلاش کرتے رہنا؛ اور اپنی ہستی کو کلیتاً رضاءِ محبوب کے تابع کر دینا؛ اور اپنی طلب اور خواہشات کو

کلیتاً محبوب کی مرضی کے مطابق ڈھال لینا؛ اور اُس کا بندہ اور غلام ہو جانا ہی مرید کی معراج ہے۔

**11.** In fulfillment of the Sufi Master's decree, such things as intellect, knowledge, doctrine, religious beliefs and religious laws, should not be allowed to intrude. Nor should there be any deliberation, nor any felt hardship in its achievement. On the contrary, by considering Sufi Master's directive itself to be one's religion and faith, a disciple can attain the status of Union with the Master (Fana-fi-Sheikh). Your opinion, your knowledge, or someone else's advice can become a big hindrance and an obstacle to achieving the desired result.

11. پیر کے سم کی تعمیل کی بجا آوری میں عقل، علم، مسلک، دین، شریعت کے احکامات کو نہ آڑے آنے دینا چاہیئے، نہ غور و خوص کرنا چاہیئے، اور نہ اُس کی بجا آوری میں دل میں تنگی محسوس ہونی چاہیئے۔ بلکہ، پیر کے بتائے ہوئے راستے ہی کو اپنا دین اور ایمان سمجھ لینے سے مرید فناء فی الشیخ کا درجہ عاصل کر سکتا ہے۔ اپنی رائے، اپنا علم، یا کسی دوسرے کا مشورہ بہت بڑا ججاب ہو جاتا ہے۔

**12.** Every feeling, every experience, every spiritual exuberance, every inner state, every spiritual station, every divine bounty and every reward, no matter from what

apparent source it seems to come from, should in fact be considered blessings of the Master.

11. ہر کیفیت، ہر حال، ہر مقام، ہر فیض، ہر انعام، چاہے وہ بادی النظر میں کسی بھی فرد کی طرف سے آئے، اس کو فی الحقیقت شیخ کا ہی فیضان سمجھنا چاہیئے۔

**13.** Aside from one's own Sufi Master, engaging for any desire or purpose, with any other Sufi Master, alive or a Sufi Shrine or a Sufi Astana, for the purpose of gaining anything, is considered totally unforgivable in Tasawwuf. It's akin to breaking the laws of Shariat by joining partners with Allah (swt) (Shirk).

۱۱۰ اپنے پیر سے ہگر، کسی بھی زندہ پیر یا کسی بزرگ کی درگاہ یا آسانے سے، کوئی طلب یا مقصد برآوری کی خواہش، طریقت میں اتنا ہی نا قابل معافی گناہ ہے، جتنا کہ شریعتِ مطلبرہ میں شرک۔

**14.** Just as it's true that Allah (swt) deals with His servants according to their presumptions and aspirations, a Sufi Master deals with his disciples in exactly the same way. If a disciple seeks Initiation, only for the sake of worldly gains, well-being, financial freedom, a refuge from suffering, sickness, for sake of honor, fame and glory; then the Sufi Master acts accordingly, as per the disciple's capability and

capacity. Similarly, if a disciple seeks goodness and salvation, they're taught accordingly.

But he reserves all his spiritual wealth and power, only for the select few disciples, who become initiated only out of love of their Sufi Master and without any other desire or purpose. These few disciples are the wealth of the Silsila. Through them, the blessings of the Silsila continue to flow without end. Aside from these disciples, the Sufi Master simply acts as an initiator into the Silsila and is there to bless them (as a service).

۱۱۲ جس طرح یہ بات حق ہے کہ اللہ اپنے بندے کے گان کے ساتھ ہے، اس طرح یہ بات بھی حق ہے کہ پیر اپنے مرید کے گان کے ساتھ میں ہے۔ اگر کوئی مرید صرف دنیا کی عافیت، کشادگی روزگار، مصائب و بیاری سے پناہ کی غرض سے بیعت ہوتا ہے، تو پیر اُس کے گمان کے مطابق معاملہ کرتا ہے۔ کوئی عزت، شہرت، اور نام کیلئے جویاں رہتا ہے، تو پیر مرید کے ضبط کے مطابق اُس سے معاملہ کرتا ہے۔ اگر پیر مرید کے ضبط کے مطابق اُس سے معاملہ کرتا ہے۔ اگر دیتا ہے۔ دیتا ہے۔

گر اپنا بورا تصرّف ایسے گئے کچنے مریدوں کے لیئے محفوظ رکھتا ہے، جو پیر سے صرف پیر کی محبت میں بغیر کسی اور طلب اور مقصد کے وابسطہ ہوتا ہے۔ یہی چند مرید سِلسلے کا سرمایہ

ہوتے ہیں۔ اور سِلسلے کے فیوض و برکات، اِنہی نفوض سے جاری و ساری رہتے ہیں۔ ورنہ ان سے ہٹکر جو طالیبین ہوتے ہیں، انکے ساتھ پیر بیعت برکت کرتا ہے۔

**15.** Those that take the hand of the Sufi Master to become something or to be someone are pardoned (in the Hereafter) but nothing more. Those who are attracted to the Sufi Master for not becoming anything, become the Sufi Master's center of attention. These are the people who become the beloved of Allah (swt) and go on to become Saints.

10. جو کوئی بھی کچھ ہونے (یا) پانے کیلئے پیر کا دامن تھامتا ہے، تو (آخرت میں) نجات یافتہ تو ہو جاتا ہے، اِس سے زیادہ کچھ نہیں۔ اور جو کچھ نہ ہونے کیلئے پیر کی طرف رجوع کرتا ہے، وہ پیر کی توجہ خاص کا مرکز ہو جاتا ہے۔ یہی وہ لوگ ہیں جو اللہ کے محبوب اور اولیاء اللہ بن یاتے ہیں۔

**16.** Disrespectful disciples, no matter how kindly they are treated by the Master in public, remain blind in this world and in the Hereafter. Sarkar used to say that, the proper way of showing the best manners to the Sufi Master is for the disciple to present himself in the same way that the Grand Sufi Master (Barde Pir Sahib, Ghous Pak (ra)) has advised, "that an obedient disciple is the one who presents himself to the Master, like a corpse is in the hands of the mortician (Ghussaal)."

11. بے ادب مرید، چاہے پیر ظاہر میں اُسکے ساتھ کیسا بھی مشققانہ سلوک رکھتا ہو، دنیا میں بھی اندھے رہتے ہیں اور عاقبت میں بھی اندھے رہتے ہیں۔ سرکار فرماتے تھے کہ، پیر کا صحیح ادب ہیے کہ مرید، مرید ہونے کے بعد میں اپنے کا صحیح ادب ہیے کہ مرید، مرید ہونے کے بعد میں اپنے آپ کو ایسا کر لے، جیسے بڑے پیر صاحب (غوث پاک ) نے فرمایا ہے کہ، "ایسا مُرید وہ ہوتا ہے، جو اپنے آپ کو شیخ کے سامنے ایسا ہوجائے جیسا مُردہ غُسّال کے ہاتھ میں ہوتا ہے۔"

**17.** Love for Fellow Brothers and Fellow Sisters is actually the love of the Sufi Master.

**18.** He once told me, "If you want to love us, you will have to love every particle of the universe."

**19.** Once Sarkar said to the late Fellow Brother Zia-ul-Haq (Sarkar Aala Hazrat's Pir Bhai), "After becoming a disciple, one (disciple) should consider that the goal has been achieved. Making knowledge of the unseen, miracles, stages of Sainthood (Wilayat) or high spiritual stations your goal, is the same as losing one's real purpose."

1.19 مرتبہ بھائی ضیاء الحق (سرکار اعلی حضرت کے بھائی) مرحوم سے فرمایا کہ، "مُرید ہونے کے بعد میں سمجھنا چاہیئے کہ مقصد حاصل ہو گیا۔ کشف و کرامات، ولایت کے درجے یا مقامات کو مقصد بنا لینا اپنے صحیح مقصد کو کھو دینے کے برابر ہے۔"

**20.** If you want Allah (swt) to remain kind to you, don't be apathetic even to your enemy's feelings; unless they're being cruel and unjust to you. Even after that, sincerely forgiving them makes you a Friend of Allah (swt).

\*1.1گر تم چاہتے ہو کہ اللہ تم پر مہربان رہے، تو دشمن کی بھی دل آزاری نہیں کرو جب تک کہ وہ تم پر ظلم نہ کرے۔ اور اس کے بعد بھی، خلوص کے ساتھ میں اسے معاف کر دینے سے اللہ اُس کو اپنا دوست بنا لیتا ہے۔

**21.** To think of one's own self to be better than others, one enters into the company of Satan.

الم.ایخ آپ کو دوسرے سے اچھا سمجھنا انسان کو شیطان کے زمرے میں داخل کر دیتا ہے۔

**22.** When Allah Almighty bestows a special capability, to show it off needlessly, is a sign of ungratefulness.

**23.** Talking to people just to show off your superiority of knowledge is a sign of grave pride.

**24.** A disciple should consider his inner reality as the inner reality of the Master.

**25.** When Allah Almighty bestows the power of seeing the unseen (Kashf) to one of His servants by His Grace, then the person should hide it as the women hide their monthlies.

**26.** The Union with the Master, which is called Fana-fi-Sheikh, "is" the highest level. Only a Perfect Master (Sheikh-e-Kamil), after attaining the rank of Union with the

Prophet (Fana-fi-Rasul) and Union with Allah (swt) (Fana-fi-Allah), becomes Immortal with Allah (swt) (Baqabi-Allah).

۲۹. دراصل شیخ کی ذات میں فنا ہونا، جِے فناء فی الشیخ کہتے ہیں، "وہبی" سب سے اعلی مرتبہ ہے۔ کیونکہ شیخ کامل ہی، فناء فی الرسول اللہ اور فناء فی اللہ کے درجے کے حصول کے بعد میں بقاء بااللہ ہو جاتا ہے۔

**27.** Sarkar repeated time and again, that the greatest sins may be forgiven, but if there is even a hint, metaphorically, in thought, verbally or in writing, showing even the slightest disrespect towards the Lord of the Two Realms

(Honorable Prophet Muhammad ); the repentance of such a person is not accepted, nor does his relationship with the Master remain and the initiation is breached. Then he (Sarkar Yousuf Shah Baba (ra)) used to recite these verses,

## "Ba Khuda, Deewana Baash Ba Muhammad", Hoshiyaar"

(Towards God, Act Crazy)
(Towards Muhammad, Be Alert)

> "با خُدا، دیوانه باش با محمد المشیار"

(خُدا کی طرف، دِیوانگی رہے) (مگر مُحمد ﷺ کی طرف، رہنا ہوشِیار) (Explanation: One can communicate casually with Allah (swt) as if talking to a respected best friend. In Urdu, we often call Allah (swt), 'Tu'. However, this level of etiquette and respect only

heightens if we ever refer to Prophet Muhammad. The level of respect we show will never be less than that of the Supreme Emperor.)

(وضاحت: کوئی شخص بھی الله کے ساتھ عمومی طریقے سے بات کر سکتا ہے، جیسے کہ کسی مُعزِّز اور قریبی دوست سے بات کر رہا ہو۔ اردو میں، الله کو ہم اکثر، 'تو' کہہ کر پُکارتے ہیں۔ تاہم، آداب اور احترام کا یہ درجہ صرف اس صورت میں بڑھ جاتا ہے جب ہم کبھی بھی حضرت محمد طاقی کے خرک کرتے ہیں، وہ کبھی ہیں۔ ہم جس ادب اور احترام کا مُظاہرہ کرتے ہیں، وہ کبھی بھی اعلیٰ شہنشاہ سے کم نہیں ہوگا۔)

